

# التِّعُلِيقَالِكُ

لِحَامِعِ الْحَجْنَةِ إِلَيْهُ اللَّهِ مَهُ لِيُ الْجَارِي الْمِزْنِيَ

خَفِّ زِلَا الْهِ الْمُلْهِ الْهِ الْمُلْهِ الْهِ الْمُلْهِ الْمِلْمُ الْمُلْمُ الْمِلْمُ الْمِلْمُ الْمِلْمُ الْمُلْمُ الْمِلْمُ الْمِلْمُ الْمُلْمُ الْمِلْمُ الْمُلْمُ الْمِلْمُ الْمُلْمُ الْمُلْمُلْمُ الْمُلْمُ الْمُلْمُ الْمُلْمُ الْمُلْمُ الْمُلْمُ الْمُلْمُ الْمُلْمُ الْمُلْمُ الْمُلْمُلْمُ الْمُلْمُ لِلْمُلْمُ الْمُلْمُ الْمُلْمُ الْمُلْمُ الْمُلْمُ الْمُلْمُ الْمُلْمُ لِلْمُلْمُ الْمُلْمُ لِلْمُلْمُ لِلْمُلْمُلْمُلْمُ لِلْمُلْمُ لِلْمُلْمُلْمُ لِلْمُلْمُ لِلْمُلْمُ لِلْم

متر له ومنه دائرن على مبعه للناتج في النستين ومنه في عَيِينَ فِي النام ال





التعليقات

shiabooks.net mktba.net درابط بدیل

لجامع الحكمتين العلامه الدكتور مهدى الحائري اليزدي

على

تحفة الحكيم

للفقيه المتأله آية الله الحاج شيخ محمد حسين الاصفهاني

مع مقدمة من

الدكتور السيد مصطفى المحقق الداماد كتا بمخان مركز تعقبات كابيوترى شماره ثبت: ممكرة

شمارەلىت: ئۇنگا، داخەت

مرکز نشر علوم اسلامی تماریخ ثبت:

۱۳۸۰

مائری یزدی، مهدی، ۱۳۰۲ – ۱۳۷۸. تعلیقه نویس التعليقات اجسامع الحكمتين عملى تحفة الحكيم آية الله الحاج شيخ محمد حسين الآصفهاني / مهدى الحائرى اليزدى؛ مع مقدمه من مصطفىً المحقق الداماد.- تهران: مركز نشر علوم اسلامي، ١٣٨٠.

۵۰ ۲۴۱ ص.

ISBN 964-6567-19-3

فهرستنويسي براساس اطلاعات فييا. ١. أصفهاني، محمد حسين، ١٢٥٧ - ١٣٢٠. تحفة الحكيم -- نقد و تفسير. ٢.

فلسفه اسلامي -- شعر. ٣. فلسفه اسلامي -- نقد و تفسير. الف. اصفهاني، محمد حسين، ١٢٥٧ - ١٣٢٠. تحفة الحكيم. شرح. ب. محقق داماد، مصطفى،

١٣٢٤ -. مقدمه نويس. ج. عنوان. د. عنوان: تحفة الحكيم. شرس. 149/1 BBR 1711/57.77

۸۵۷۵-۰۸م

كتابخانه ملى ايران محل نگهداري:

### مركز نشر علوم اسلامي

التعليقات الدكتور مهدى الحائري اليزدي على تحفة الحكيم محمد حسين الاصفهاني مع مقدمة من الدكتور السيد مصطفى المحقق الداماد

> چاپ اول: ۱۳۸۰ شمارگان: ۱۰۰۰ نسخه

شابك: ۲۱-۱۹-۱۶۵۶۷ (۱۹-۲-۱۶۵۶۷) ISBN: 964-6567-19-3

تهران: خیابان دکتر نسریعتی، ایستگاه بل رومی، یلاک ۱۹/۳۲،ت: ۲۶۶۴۱۴

#### مقدمة النّاشر

خلّف العالم النحرير الأستاذ الدكتور مهدي حائري اليزدي الذي صعدت روحه الطاهرة إلى الرفيق الأعلى في ١٧٧ من شهر تير عام ١٣٧٨. آثاراً قيمة جمّة في شتى ضروب العلوم الإسلامية من فقه و أصول فقه و فلسفة إسلامية و فلسفة مقارنة و ما إلى ذلك من معارف إسلامية باللغات الفارسية و العربية و الإنجليزية. و قد خرج البعض منها إلى النور و هو - طيب الله ثراه - على فيد الحياة، إلا أنّ الكثير من رسائله العلمية لم يرّ النور يَعْدُ و لم يزل تطويه دفات القراطيس التي خطها بشباة قلمه المعطاء.

والأمل يحدو بمركز نشر العلوم الإسلامية أن يخرجها في ثوب قشيب و يسطيعها و يسمنشرها تسمحت رعساية و إشسسراف الأسسستاذ الدكتور سيد مصطفى محقق داماد نزولاً على ما أوصى به المؤلف رضي الله عنه و أرضاه و جعل الجنة مثواه.

و ها هو المركز يعرب عن بالغ اعتزازه، وفق ما يصبو إليه من أهداف. بتولي أعمال و طبع هذا الأثر الأثير الذي تتداوله أيدي القرّاء الكرام، و قد كان آخر نتاج أيام عمره الزاخر بالعطاء.

و المركز كله أمل واثق بالله في أن يحقق هذه الآمال المنشورة، و للــه الحمد أولاً و آخراً.

# فهرس أقسام الكتاب

الموضوع

الصفحة

| فهرس «التقديم»فهرس                                               |
|------------------------------------------------------------------|
| التقديم (التفاعل الفلسفي بين الحضارة الإيرانيّة و الغربيّة) ٥٢ – |
| فهرس «تحفة الحكيم»                                               |
| تحفة الحكيم                                                      |
| فهرس «التعليقات»ا۱۱۷ – ۱۵                                        |
| التعليقات١٨٠٠ - ٢٠٩                                              |
| الفهارس الخاصّة                                                  |
| فهرس الاعلام و الامكنة و الكتب و الطوائف                         |
| و الفرق الواردة في التقديم                                       |
| فهرس الالفاظ و المصطلحات الفلسفيّة الواردة في التعليقات . ٢٦٩-٢١ |
| فهرس الأعلام و الكتب الواردة في التعليقات ٢٤١-٠٤                 |
|                                                                  |

التقديم: التفاعل الفلسفي بين الحضارة الإيرانيّة و الغربيّه للدكتور: سيد مصطفى محقق داماد

## فهرس

| الصفحه         | لموضوع                                                        |
|----------------|---------------------------------------------------------------|
| <b>v</b>       | ٧. المقدمة                                                    |
| فة الغربيَّة٢٦ | <ol> <li>اقامة الحوار بين الفلسفه الاسلامية والفلس</li> </ol> |
| ٣٤             | ۲. نبذة مختصرة عن حياة حاثري اليزدي                           |
| ٣٥             | ٤. نبذة مختصرة عن آثاره                                       |
| ro             | الف) العلم الكلي                                              |
| ۲٦,            | ب) بحوث العقل النظري                                          |
| ٣٧             | ج) بحوث العقل العملي                                          |
| ۲۹             | د) المتافيزيقيا                                               |
| ٤٠             | ه) الوعى و الشهاده                                            |
|                | و) هرم الوجود                                                 |
| ٤٢             | ز) الحكمة و الحكومة                                           |
| ٤٨             | ح) العلم الحضوري                                              |
| o              | ط) الحجة في الفقه                                             |
| الحالي)ا       | ي) التعليقات على تحفة الحكيم (الكتاب                          |

#### ١. المقدمة

يعتقد الفيلسوف الألماني المعاصر الشهير (كارل ياسبرس) بأننا نواجه في الفترة ما بين القرن الثامن حتى القرن الخامس قبل المسيلاد أربعة مراكز للإشعاع الحضاري و الثقافي في أربع مناطق من العالم، هيي: (١) شقافة الكنفوشيوس و لانوتسوى في الصين؛ (٢) الثقافة الزرادشتية؛ (٣) شقافة النخبة ما قبل سقراط في اليونان؛ (٤) الثقافة البوذية في الهند. كما يرى الباحثون في الحضارات القديمة بأنّ مراكز الإشعاع الحضاري تنتقل بفعل التبادل الثقافية وفي فترة من حياتها إلى الميادين الثقافية المتآخمة لها مسما ينتج عنه ظهور مراكز ثقافية أخرى ترتكز على المركز الأصلي. لقد شاركت الحضارة و الثقافة الإيرائيتان شأنها شأن أية ثقافة أخرى في هذا التبادل وزادت حيوية و عمقاً و إثراء بفعل التأثير و التأثر في هذه الثقافات أ.

و تُقد الملاحم و الأساطير الإيرانية خير شاهد على ذلك، و يذهب الدكتور مهرداد بهار بأنها نبعت في أساسها من ثقافة ما بين النهرين العربقة و التقافة المحلية لهضبة إيران قبل انتقال الأقوام الآرية إليها. كسا أن وجود سلالة الكوشانيين و وجود سلالة اليونان المستقلة في بلخ التي كانت تحكم شرقي إيران و شمالي شبه القارة الهندية. خير دليل حسب رأى الباحث

 د. كتابون مزداپور. همن الأسطورة إلى التاريخ و من التاريخ إلى الأسطورة، جريدة هسشهري، ١٠ نوفمبر ١٩٩٩.

نفسه على هذا الكلام. لقد ترك أسلوب العمارة و نبحث التسماثيل و الفين اليوناني بصمات واضحة على حضارة ايران الشرقية حتى أن الكـوشانيين قد اختاروا الخط اليوناني للكتابة باللغة البلخية.كما لا يستبعد أن يكـون الأدب اليوناني قد ترك تأثيراً على أفكار و ثقافة الناس في هذا الجزء من بلادنا. و مع أن مشاهد الملاحم الايرانية يجرى معظمها في الشرق إلا أنــنا نلمس بعض آثار الثقافة اليونانية في هذه الملاحم، وكمثال لتدعيم هذا الرأى يمكن الإشارة إلى التشابه الموجود بين ملحمة رستم و إسفنديار و الياذة هوميروس (عيون إسفنديار و كعب قدم أشيل"). كـما كـان يـذهب الدكتور بهار في تفسير التقدم العملمي في اليمونان إلى أنَّ ذلك يمعود إلى انفصال الفلسفة عن الأسطورة هناك، و لكن ذلك لم يحدث في الشرق، فظلٌ العلم و الدِّين ممتزجين دائماً. و تبدلت الأساطير شيئاً فشيئاً من الحالات البدائية لتظهر كمذاهب وطقوس توحيدية. فانصهر كل ظاهرة علمية في الدين، فلذلك كان بإمكان علماء الدين أن يكونوا علماء في النجوم و الرياضيات و الطب في نفس الوقت. وكانت هذه الظاهرة شائعة في إيران إلى فترة قصيرة قبل هجوم المغول عليها. ليست الحضارة الإيسرانسية إحدى أقدم الحيضارات البشرية فيحسب وإتما يبدأ التباريخ أسباسأ بالإمبراطورية الإيرانية على حد زعم هيفل. يخرج هيفل في تقييم التاريخ الإبراني القديم بنتيجة مفادها أن الحضارات الصينية و الهندية رغم هالة العظمة و الأبهة المحيطة بهما كانتا حضارتين تعانيان من الجمود الذاتسي. فلذلك يجب اعتبارهما خارجتين عن التاريخ، و لكننا نخطوالخطوة الأولى

۱. د. بدر الزمان قریب، «باحث مبدع»، جریدهٔ همشهري، ۱۰ توفمبر، ۱۹۹۹.

في رحاب التاريخ مع بدء الإمبراطورية الإيرانية. فإن الإيرانيين أول قومية داخلة في التاريخ، و ظلت الصين و الهند في حالة من الجمود طوال قرون عديدة و عاشتا الحياة النباتية و الطبيعية. و ليس لهما مكان في التاريخ. يقول هيغل: «إن أوّل إشعاع في التاريخ يُطل من إيران حيث يُشْع ليضيُّ مَا حوله لإن النور الزرادشتي يتعلق بعالم الوعي و عالم الروح... إننا نستشف في الحياة الإيرانية نوعاً من التفرد الخالص المتعالى الذي يترك الكبانات و الوجودات الخاصة التي تعدُّ من ذاته. منطلقة حرة. إن تأثير هــذا التــفرد و التوحد على الأشخاص يتجلَّى من حيث منحهم القوَّة للسمير في طريق الكمال تدعيماً لفرديتهم. و لا يفّرق هذا النّور بـين العـوالم و الوجــودات المختلفة، و يشعّ على الجميع من الزاهد و المسئى و العزيز و الذَّليل بشكل متساو. ليهبهم جميعاً البركة و السعادة. إن مبدأ الكمال ينطلق من التــاريخ الإيراني، إذاً فلنعتبر هذه النقطة منطلقاً لتاريخ العالم... '». يضيف هيغل في التفسير الفلسفي لهذه الظاهرة: «إن أمر الحقوق و الواجبات في الهند راجع إلى الطبقات الاجتماعية فلذلك... امتلكها الإنسان بحكم قوانين الطبيعة. و يتجلى هذا التوحد بين الروح الإنسانية و بين الطبيعة في الصين في نـظام «الأبوة الملكية» الذي لا يحظى الإنسان فيه بأية حرية، كما لا يتقيد بأي عنصر أخلاقي، لأنه تابع لأوامر خارجية. (فـإنّه يـنقّد ذلك مـن مـنطلق طبيعته، مثله في ذلك مثل الابن الذي يطبع والده. و ليست طاعته هذه على أساس تفكير أوطقوس). و لكنّ توحّد الروح الإنسمانية مع الطبيعة فسي الطقوس و المذاهب الإيرانية القديمة يسمو في الوهلة الأولى إلى مرحملة

١. هيغل، عقل در تاريخ [العقل في التاريخ]، ترجمه إلى الفارسية حميد عنايت، صص ٣٠٢-٣٠١.

يظهر فيها انفصال الروح الإنسانية عن الطبيعة البحتة. فبذلك تــزول هــنا تلك العلاقة الخالية من التفكير التي لا تفسح المجال لظهور التفكير فـيما يتعلق مثلاً بطاعة الابن لوالده. حيث لا يميز السُخص في تلك العلاقة بين سماع الأوامر و تنفيذها عبلي أسباس من الوعمي و الإرادة. و ينتجلي هذاالتوحد في الطقوس و المذاهب الإيرانية القيديمة فيي قيالب النبور. و لايقصد بالنور هنا النور الخالص المادي البسيط أي هذا العنصر الطبيعي العام فحسب، بل يقصد به تصفية النفس أي الخير. و بذلك تزول الجــزئية بمعنى التقيد بالطبيعة المتناهية المحدودة، لأن النــور بــمعنييه الطــبيعي و النفسي يؤدي إلى سمرَ الروح، و يخلُّصها من الطبيعة المادية. إن ارتسباط الإنسان بالنور أو فكرة الخير المجرّدة، كارتباطه بالأمور المادية و العينية التي تجلُّها إرادة الإنسان و تبعثه عبلي الجمهد. إن طبقوس الإيـرانـيين و مذاهبهم القديمة هي صفاء النور، و هو فكرة الخير السجردة التبي يسمكن للجميع الوصول إليها بشكل متساو. و بذلك نجد أن فكرة التوحد قمد تحولت إلى نظام و مذهب معنوي و روحى في إيران قبل سائر البلاد. و لم تبق كارتباط خارجي أو نظام أو مجموعة طقوس جامدة. إذ أن كلِّ من له نصيب من الطقوس يمتلئ وجوده حياة و تمنحه هذه الطقوس سمعة فردية ا»

إنَّ هيغل يعتم فيما بعد هذا المعنى على عالم السياسة و تدبير البلاد. و يقول: تعد إيران من المنظور السياسي منشأ أول إمبراطورية حقيقية، كما أنها موطن أول حكومة متكاملة. لقد ضئت قومية موحدة في هذه البلاد

١. المصدر تفسه، ص ٢٠٢\_٢٠٣.

عدداً كبيراً من الناس الذين يحتفظون بغرديتهم في ظل سيادة صوحدة. إن هذه الإمبراطورية لا تُبنى على أبوّة الملك كما هو الحال في الإمبراطورية الصينية، كما أنها ليست جامدة مثل الإمبراطورية الهندية خالية من الحيوية، ثم إنها ليست موقتة عابرة مثل الإمبراطورية المغولية، كما ليس أساسها على الظلم كالإمبراطورية التركية، بل على العكس منها جميعاً فإنّ الشعوب المنضوية تحت لواء الإمبراطورية الإيبرانية تنتمي إلى أساس و مبدأ يوحد هم و يستطيع أن يسعدهم و يسرهم، و لكنّ هذه الشعوب في نفس الوقت تحتفظ باستقلالها، لذلك فإن الإمبراطورية الإيرانية مرّت بتاريخ طويل زاهر و ينطبق عليها المفهوم الحقيقي للبلد أو الحكومة أكثر من بقية الإمبراطوريات، و ذلك لطريقة اتصال أجزائها و تلاحمها أ.

يقول هيغل في موضع آخر من «فلسفة التاريخ» عند تناوله للمحكومة الإيرانية واصفاً لها: كانت الإمراطورية الإيرانية إمبراطورية تحمل مدلولات عصرنا الحاضر لهذه الكلمة. لأنها كانت تتألف من بالاد متعددة كانت كلها تابعة للحكومة الملكية الإيرانية، و لكنها في نفس الوقت تحتفظ بفرديتها و تقاليدها و قوانينها. إن القوانين العامة التي كان يتم تشريعها لم تكن لتمس الخصوصية القومية لهذه البلاد، مع أنها كانت ملزمة للجميع بل كانت تحمي تلك الخصوصية و تصونها أيضاً ... كما أن النور يشمع على الجميع ليمنحهم الحياة. كانت الإمبراطورية الإيرانية تظلل أقواماً متعددة و لكنها تترك هذه القوميات حرة في سلوكها و عاداتها الخاصة بها. ... مما أدى النباء السبعية و الوحشية و الشراسة التي كانت تمارس في النزاعات

١. المصدر نفسه، الصفحات نفسها.

بين هذه الشعوب، و التي يشهدلها سفر الأنبياء و سفر شموئيل من التوراة. إنَّ لمنة الأنبياء اليهود و شكواهم من الأوضاع الموجودة قبل فستح بسابل بسيد كوروش تطلمنا على التعاسة و الفساد و التقرّق و الفرقة التي كسان النساس يعانونها، كما تطلمنا على السعادة التي وهبها كوروش لجميع المناطق فسي غربي آسياً.

لاشك في أن نظرة هيغل إلى التاريخ الأخميني تأتى من منظاره الفلسفي الخاص. و لكنّ اللافت للنظر في القضية هو أن التاريخ الإيسرانسي القديم و التفكير الديني و نظرة الإيرانيين إلى الحياة في تلك الأيام - خاصة الزرادشتية و الزروانية - قد ترك بصماته الواضحة على نـظرته الفـلسفية أيضأ. يعتفد هيغل أن مسيرة كمال الإنسان و المجتمع تقتضي انفصال الروح عن الطبيعة. كما تقتضي رقي الوعي إلى الوعي الذاتي. و وصول الكل إلى اليقين و الظهور. و يقول: «يتَّسم الفكر الإيراني بنفحة طاهرة فــي حــين أن الروح تعانى عند الهنود من السذاجة و الحمق وسوء العاقبة. فالروح عـند الإيرانيين في هذه الحالة تخرج من التوحد الجوهري الطبيعي كما تخرج من الشكل الذي لم يُستقل بعدُ أمام موضوعه، و بتعبير آخر فإن الإيرانيين القدماء قد اطلِّعوا على هذا الأمر، و هو أن الحقيقة يجب أن تكون كليَّة... و تتجسد هذه الذات الكلية عند الإيرانيين و تبلغ الروح الإيسرانية مسرحملة الوعى و الإدراك لهذه الذات» .

نحن نعلم بأن هيغل يعتقد بوجود حركة تضاد و جدلية عظيمة تتحكم فى كل شيّ – سواء في تلك الموضوعات الفكرية و سواء كمال الوعسي و

١. التصدر نقسه، ص ٢١٢٥٢١.

مسيرة التاريخ -. ففي هذا التضاد و الجدلية ينفى كلُّ شى ضدُّه و يناقضه. و لكنه يحتفظ به في داخله ليسمو به إلى مرحلة أعلى. إن الأمر اللافت للنظر من دون أدنى شك هو انطباق هذه النظرية مع مبادئ الزرادشتية و الزروانية. يمجد هيغل الديانة الزرادشتية لأنها بنيت أساساً على تقابل الأضداد. إن حركة التضاد الثلاثية الأسس (تز - آنتي تز - سنتز) عند هيغل تأسست أساساً على نظرية التقابل و التضاد. و يبدو جلياً أن هيغل قد تأثر من هذا التضاد في الديانة الإيرانية، و لكنه يوجه إليه نقداً. و يقول: إن التضاد بسين الخير و الشر أو أهورامزدا و أهريمن في الديانة الإيرانية يسجعل الضــدين مستقلين عن بعضهما البعض، و لكن الأمر في الفلسفة على العكس من ذلك تماماً. و لكن وجود هذا الازدواج في الديانة الإيرانية يدل على أهمية هذا الدين. إن التعدُّد اللامتناهي للأشياء المحسوسة و تشتت الإدراكات الفردية و الجزئية... يزول في هذا التضاد البسيط و هذا في حد ذاته دليل على قوة التفكير و التي تظهر بوضوح في الديانة الإيرانية.' لقد رأينا فيما نقلنا عــن هيغل بأنه يشيد بالملك الإيراني كوروش مؤسس السلالة الأخمينية. إن أهمية كوروش لا تنحصر في فتحه التاريخي للأمصار المختلفة بل تبتعداه إلى المكانة التي اعترف بها اليهود له مـن المـنظور التــاريخي و الديــني و الفلسفي. إن الإشادة بكوروش في التوراة تتجاوز الحدود. (الســفر الشــاني التواريخ الأيام) (الباب ٣٦). لقد ورد في التوراة «أن الله بعث روح كوروش ملك فارس... حتى يبنى له بيتاً في أورشليم التي تقع في يهودا». كما ورد في (سفر أشعياء النبي) (البابان ٤٤ و ٤٥)، أن الله قال عن كوروش: «إنه راع

١. المصدر تقسم ص ٣٠٨.

من رعاة الله و سيكمل جميع مسراني» و مرة أخرى «يقول الله لمسيحه أي كوروش: لقد أُخذتُ بيده اليمنى لأغالب بوجوده الأمم و أفتح به ظهور الملوك و أفتح بوجوده الأبواب و لكي لا تغلق البوابات، إننى سأخطو أمامك لتمهيد الأماكن الوعرة، و أكسر الأبواب النحاسية و أقطع السلال الحديدية و أمنحك كنوز الظلمة و الخزائن الخفية لتعلم أنني يهوه الذي ناداك باسمك... و لا يوجد ما سواى، و ليس غيرى إله.

لو اعتبرنا التوحيد أجدر كائز الحضارة العبرية – اليونانية في الغرب. و الذي ارتكزت عليه الفلسفة و الفكر الأروبيان منذ عهد الرومان و حتى اليوم، فإن كوروش قد اضطلع بدور أساس لاينكر في تشييده و تعزيزه. لقد ورد في (سفر دانيال النبي) (الباب ٦) بعد وصف الله بصفات سنها (الحسى القيوم إلى الأبد) - الذي (لازوال لملكه و لانهاية لسلطانه) و هو الذي ينجى و ينقذ و يُظهر آياته و عجائب خلقه فــى الســماء و الأرض – بأن دانــيال رسول هذا الرب قد انتصر في عهد هذا الملك و بمساندته، و بغضّ النظر عن الزرادشتية التي أسهبنا الكلام عنها على لسان هيغل. فإن المانوية و عبادة الشمس قد تركتا تأثيراً عميقاً بعيد المدى في الغرب أيضاً. فلذلك لابد من التفصيل في الكلام عنهما. لقد انتقلت طقوس عبادة الشمس أو «ميتراثيسم» من إيران إلى آسية الصغرى ثم اتُّسع نفوذها في روما و أروبا حتى بريطانيا بأسلوب خاص. و كانت تعتبر إحدى اكبر منافسي الديانة المسيحية حتمي القرن الرابع الميلادي. كما تركت آثاراً خالدة في الحضارة الفربية. إن كلمة «ميترا» التي وردت في «وِدا» تعني الصديق و العهد، و تعنى كلمة «مهر» في الفارسية الصداقة و المحبة و الشمس و الشهر السابع من شهور السنة. و «مهر» هي إله النور الذي يدافع عن العهود و الناس الأوفياء لعهودهم. إن مهر

تمد يدها لمساعدة من يدعونها و تعاقب الناقضين للعهود. وكانت موضع الاحترام و الشكر في العهد الأخميني. لقد ظهرت عبادة الشمس كديانة سرّية بمراسمها و تقاليدها الخاصة في آسية الصغرى، وكانت عبادة الشمس معروفة في تلك المناطق، و نحن نعلم بأن آسية الصغرى كانت مهد الفلسفة اليونانية. و يبدو بأن مهر كانت واسطة بين أهورا و أهريمن. لقد ذكر بلورتاك المورخ الرومي بأن عبادة الشمس قد دخلت إيطاليا عام ٦٧ ق م، وكان حاملو هذه العقيدة الجنود الرومان، و انتشرت هذه العقيدة في القرن التاني الميلادي في روما و موانئ البحر الأبيض المتوسط و المستعمرات المسكرية و المعسكرات الرومية في أفريقيا و فرنسا إلى سواحل نهرالراين المسكرية و المعسكرات الرومية في أفريقيا و فرنسا إلى سواحل نهرالراين على الإمبراطور و مجلس الشيوخ في روما أن يدافعا عن هذه العقيدة على الإمبراطور و القادة الرومان.

و انهزمت هذه العقيدة أمام المسيحية أخيراً بعد اعتناق إمبراطور الروم الكبير اليونستانتين للديانة المسيحية في القرن الرابع الميلادي إلا أن آثارها المعيقة قد بقيت في التقاليد و العادات العامة، بل و حسى في الديانة المسيحية نفسها، و بعضها باق إلى اليوم، و كمثال على ذلك نرى أن الأنجيل لم تذكر بتاتاً متى ولد عيسى و متى صلب، في حين أن عقيدة عبادة الشمس تعتقد بان العالم يشهد انقلابين في الصيف و الشتاء و اعتدالين في الخريف و الربيع، مماييعت على إقامة الاحتفالات و السرور و اقامة مراسم كبيرة جداً. و عندما رأى المسيحيون الأوائل بأن هذه المعتقدات قد ضربت بجذورها في الأعماق و أدركوا بالخطر المحدّق بهم في حالة محاربتها. بل عدم جدوى هذه المحاربة، عندئذ اعترفوا بتاريخين مهمين

من هذه التواريخ هما الانقلاب الشتوي و الاعتدال الربيعي. لقد كان البوم الخامس و العشرون من ديسمبر هو يوم «مولد الشمس التي لا تقهر»، عند معتنقي عقيدة عبادة الشمس. فجعل المسيحيون هذا التاريخ مولداً لعيسى، كما جعلوا يوماً آخر قريباً من الاعتدال الربيعي يوم معراج المسيح بمعد صلبه فستوه بالعيد المقدس (Easter). و (يجب ألاننسي بأن معتنقي عبادة الشمس يرون بأن (ميترا) قد عرج إلى السماوات بعربة إله الشمس)، زد على ذلك بأن هؤلاء كانوا يتناولون الطعام في معابدهم، و كانوا يشربون الخمر حسب بعض القرائن التي تشير إلى ذلك، كما نرى أن تناول الخبز و شرب الخمر عند المسيحين في المذهب الكاتوليكي يعد أحد المبادئ المهمة، وترى تعاليم هذه الكنيسة أن شرب الخمرة يبوحد المؤمنين مع المسيح إثر التحول الجوهري (transubstantiation).

إن دراسة تفاصيل الأساطير و المعارف المتعلقة (بالميترائيسم) لا يسعها هذا المقال، و لكننا نكتفي بالقول بأن عقيدة عبادة الشمس قد تركت تأثيراً عميقاً و خالداً في الفكر الفسلفي الغربي سواء لوحدهاأم بامتزاجها الشديد و الواضح بالفلسفة الأفلاطونية (خاصة من خلال أقكاره في رسالتيه (الجمهورية و تيمائوس).

إن ثاني أكبر عفيدة إبرانية تركت تأثيراً قوياً وكبيراً في الفرب هي المانوية. ولد ماني مؤسس أحد أكبر الأديان و أقدرها على النفوذ في العالم الفديم حوالي عام ٢١٦ للميلاد في منطقة بين النهرين. و يقال بأن أجداده ينتسبون على الأقل من جهة أمه إلى أبناء العلوك البارتيين. إن أساس عقيدته ير تكز على الانفصال العطلق بين عالم النور و عالم الظلمة. و انفصال الخير عن الشر، و الروح عن العادة. إن هذا الدين أحد الديانات

۱۷

الإشراقية أو العرفانية، ويرى أن فلاح الإنسان يتم من خلال حصول المعرفة الروحية، وبذل الجهد للوصول إليها بواسطة الخلاص من العالم المادي. ولا يمكن الخلاص من العالم المادي إلا بالسلوك و رياضة النفس. كان ماني يرى نفسه امتداداً لسلسلة طويلة من الأنبياء بدءاً من آدم و انتهاء إلى بوذا و زرادشت و المسيح. وكان يعتقد بأن الأديان السابقة رغم صحتها و اتصافها بالحقيقة إلا انها كانت محصورة في الظروف المكانية و الزمانية و التصافها بالحقيقة الا انها كانت محصورة في الظروف المكانية و الزمانية و الأديان قد ابتعدوا عن الحقيقة. فكان يرى أنّ واجبه هو إبلاغ رسالة عظيمة الأديان قد ابتعدوا عن الحقيقة. فكان يرى أنّ واجبه هو إبلاغ رسالة عظيمة علمية على الناس، فسعى هو و خلفاؤه إلى التبشير بهذا الدين و توسيع نطاقه و إدخال الجميع فيه، و لم يألوا جهداً في سبيل ذلك كترجمة الكتب المانوية إلى اللغات الأخرى و الشقر و المناقشات و الاحتجاجات مع الاخرين.

لم تواجه المانوية في بدايتها مقاومة من الإمبراطورية الإيرانية. و رحب الملوك الإيرانيون بها، إلا أن رجال الدين الزرادشتى كانوا يكنون حقداً دفيناً ضدها، فلذلك قبض على ماني في عهد بهرام الساساني، و حكم عليه بالقتل بعد محاكمة دامت ٢٦ يوماً. و لكن ديانته قد انتشرت بسرعة حتى وصلت من الغرب إلى الإمبراطورية الرومية و إلى مصر و شمال أفريقيا (و يعلم أن أحد أكبر آباء الكنيسة و هو اغوسينوس القديس الذي كان يعيش في شمال أفريقيا قد اعتنق المانوية في شبابه و ظل عليها ردحاً من الزمان). كما امتذ نفوذها في الغرب إلى فرنسا و إسبانيا، و بنى معتنقوها معابد في تلك المناطق. كما استقرت المانوية في الشرق في بلاد تركستان في القرن السابع الميلادي، و كانت الديانة الرسمية للأتراك الأو تبغوريين حتى القرن

التاسع الميلادي. و منها انتقلت إلى الصين، و ظلت فيها بعد ذلك حوالي سبعة قرون. لقد بقيت عناصر من المعتقدات المانوية في أوروبــا الشــرقية رغم أنها قد زالت في الظاهر من هذه المناطق في القرن السابع الميلادي. و قد تجلت هذه العناصر فيما بعد في فرق الارتداد عن المسيحية التي وقفت في وجه الكنيسة الأرثوذكسية و الكاثوليكية. من هذه الفرق. الفرقة «البوغومولسيتية» في بلغاريا التي كان لها نشاط واسع منذ القرن العاشر الميلادي و حتى الخامس عشر الميلادي في كثير من المناطق الآسيوية و الأوروبيّة التابعة للإمبراطورية البيزنطية خاصة فسى صسربيا و السوسنة و الهرسك. لقد كانت التعاليم الأساسية عند هذه الفرقة من قبيل الاعتقاد بالثنائية المطلقة و إنكار تجسد المسيح. و وجود محرمات كسمنع الزواج و أكل اللحوم و شرب الخمور و رفض أي ارتباط بعالم المادة. تشبه التعاليم المانوية بشكل كامل. و من الفرق الأخرى الفرقة (البيغوئية) فــى جــنوب فرنسا و كانت الكنيسة الكاثوليكية تعتبرهم أصحاب البدع، و استطاعت في القرن الرابع عشر الميلادي أن تقضى عليهم بعد سنوات طويلة من القتال ضدهم. فقد كان هؤلاء متأثرين من المانوية أكثر من المسبحية. إنّ أهمية هذه الفرق التاريخية - خاصة البيغوئية - تكمن بالإضافة إلى إبلاغ رسالة ماني إلى الغرب في وضع البدع و مواجهة الكنيسة الأمر الأمر الذي فستح الطريق في وقت قصير لمارتين لوثر و مذاهب البروتستانت. و هي حوادث هزّت الفكر الغربي و فلسفته في القرون اللاحقة من الأساس.

لقد رأينا فيما مضى بأن التفاعل بين إيران و الغرب قبل ظهور الإســـلام كان يتم من منطلق غلبة الأفكار الدينية و علم النجوم الإيــرانــي. و لكــننا لانغفل نفوذ الأفكار اليونانية و المسيحية بين المفكرين الدينيين في ايران. بالظهور حوالي القرن التاسع الميلادي تحت تأثير عاملين مهمين، هما: جدل المتكلمين أولأ و الأفكار اليونانية و المسبحية و تأثيرهم في بـعض الأفكار مثل الجبر و الاختيار و قدرة الله و عدله و نسبة الله مع العالم المخلوق ثانياً. لقد ترك أفلاطون و أرسطو و فلوطين أكبر أثر على حكماء الإسلام، و إن كان العلماء الإيرانيون متأثرين من الفلسفة اليونانية خاصة فلسفة أرسطو قبل ظهور الإسلام. يقول أحد المؤرخين المعاصرين: «توجد في بعض الكتب الفهلوية مصطلحات علمية كثيرة تنطبق في غالب الأحيان على المصطلاحات الفلسفية اليونانية خاصة على حكمة أرسطو. ممايدل على أن العلوم اليونانية لم يتم التعبير عنها بالسريانية عن طريق مسيحيي إيران فحسب بلكان الزرادشتيون قد بادروا بهذا الأمرو أثروا اللغة الفهلوية من خلال الإتيان بما يعادل المصطلاحات الفلسفية اليونانية في هذه اللغة. إنَّ أحد مشاهير المسيحية (في العهد الساساني) هو بـولص الإيـرانـي (pauluspersa) رئيس منطقة نصيبين الذي وضع كتاباً يشتمل على البحث

إن احد مشاهير المسيحية (في العهد الساسائي) هو بوقص الإيراسي (pauluspersa) رئيس منطقة نصيبين الذي وضع كتاباً يشتمل على البحث حول منطق أرسطو باللغة السريانية و أهداه إلى كسرى أنوشيروان، و أشار فيه إلى إثبات وجود الواجب و التوحيد و بنقية آراء الفلاسفة و أفضلية أسلوب الحكماء على أهل الأديان. لقد كان لمعلّمي الكنائس النسطورية في إيران اهتمام بالبحث حول أسلوب هذا الأستاذ أو شارصي آثاره الاسكندرانيين في كنائسهم في إيران، لأنهم كانوا يهتمون بآثار أرسطو.

إن المحاولات التي سبقت عهد كسرى أنوشيروان (٣١ـ٧٩ م) تـفقد أهميتها بالمقارنة مع اهتمام هذا المـلك بـالعلوم. لقـد كـان هـذا المـلك بالإضافة إلى كونه حاكماً مدبراً و قائداً شجاعاً. يهتم بالحكمة أيضاً. كـما كان مطلّعاً على فلسفة أفلاطون و أرسطو. وكان يـفرأ تـرجــمة هــذين الأستاذين. \

كان المترجمون الذين بدأوا بعملية الترجمة في أواخس القسرن السابع الميلادي و بلغوا الذروة في أواخر القرن التاسع في عملهم. واسطة انــتقال الفلسفة و العلوم اليونانية إلى العالم الإسلامي كما أسلفنا. لقد دخلت العلوم اليونانية في العالم الإسلامي بخمسة طرق: عن طريق النسطوريين، واليعقوبيين، و الزرادشتين الإيرانيين في مدرسة جندي سابور و مـدارس حرأن و اليهود. لقد نُمقل عدد كبير من مؤلفات أرسطو و الملوك الإسكندرانيين وعدد كبير من مؤلفات جالينوس وبعض محاورات أفلاطون إلى العربية. يعتقد الدكتور إبراهيم مدكور أنَّ الايرانيين قد استقوا هذا التراث الإنساني العظيم من ست لغات هي: العربية و السريانية و الفهلوية و الهندية و اللاتينيّة و اليونانية. ٢ لقد كان عهد أبي جعفر المنصور الخليفة العباسي الذي بني مدينة بغداد، بداية نهضة التـرجــمة. و قــد أنشأ المأمون بعده عام ۸۳۲ م مركزاً للترجمة كان يسمى «بيت الحكمة»، و بعث عدداً من الأشخاص إلى الهند و ايران و القسطنطنية لجمع الكتب المفيدة. و كانت الكتب المترجمة تشمل العلوم التجريبية كالطب و الحساب و الكيمياء، كما كانت تشمل العلوم النظرية كالطبيعيات و ما بعد الطبيعة و الدين و كذلك التوراة و الأناجيل و كتب المانوية و المزدكية. و اطلع

١. دكتور ذبيح الله صفا. تاريخ الأدب في ايران، الطبعة السادسة، طهران، ١٩۶٨م. ص ٩٥٠٥٠.

حنالفاخوري و خليل الجرّ. تاريخ الفلسفة في العالم الاسلامي - ترجمة عبد المحمد أيسي, الطبيعة النائية. ١٩٧٩ م. طهران. ص ٣٣٠ ـ ٣٣٢.

المسلمون عبر ترجمة هذه الكتب على أفكار بعض الفلاسفة الذين سيفوا سقراط و المدارس الفلسفية التي ظهرت ببعد أرسيطو خناصة أصحاب مدرسة الاسكندرية. و لكن الشئ الذي تبرك تأشيراً عبميقاً جبداً عبني الفلسفة الإسلامية هو أنهم عرفوا أرسطو من خبلال تبعاليم المنفسرين الإسكندرانيين و عدد من الكتب التي نسبت إليه خطأ. يقول دي بــور: «و مجمل القول هو أنَّ السريانيين و المسلمين بدأوا الفساغة من السقطة التمي انتهى إليها حكماء اليونان أي من النقطة التي بدأ فيها حكماء المدرسة الأفلاطونية الجديدة بشرح كتب أرسطو» ابن أحد العوامل المؤثرة في الفلسفة الاسلامية هو وجود عدد من الكتب مثل كتاب «التفاحة» و كتاب «الربوبية» أو «اثولوجيا»، و هي كتب كان الحكماء المسلمون ينسبونها خطأً إلى أرسطو. و قد كان لكتاب اتولوجيا تأثير كبير على المفكرين المسلمين. وهو في الواقع جزء من الأبواب التسعة أو التاسوعات التي ألفها فلوطين، و التي كانت قد امتزجت بتعاليم الإسكنـ،ر الأفـرودبسي، و يـظهر تأثـيرها بشكل واضح عند الفارابي و ابن سينا و ابن رشد. يعتبر فلوطين العقل وسيلة الحصول على المعرفة و موجوداً كليّاً تنصهر فيه جميع الكائنات و تخرج منه. إن القسم الأول لهذه النظرية يوناني و لكن القسم الثاني منها رغم شبهها الكثير بالفلسفة الرواقية إلاّ أن لها جذوراً غير يونانية. إن عــلاقة الجــزئى بالكلِّي عند فلوطين هي نفس نظرية الوحدة في العرفان التي ينصهر فيها الجزئي في الكلي. و ليست العلاقة العقلية التي كان يؤمن بسها أفــلاطون و أرسطو و الرواقيون. لقد اتُّجه فلوطين بعد دراسة الفلسفة اليونانية إلى إيران

١. المصدر نفسه، ٢٢٣-٢٢٣.

مع جيوش غورديانوس إمبراطورالروم وأظهر اهتماماً بالحكمتين الإيرانية و الهندية و خاصة عبادة الشمس أو (ميتراثيسم) التمي كان الإيبرانيون يؤمنون بها. إن في عقيدة عبادة الشمس كائناً أعلى هو منبع النور في العالم، يشمّ النور على العالم ليضيّ الظلمات. وكان الحكماء المسلمون يمحملون نفس الفكرة و قد أدخلوها في الفلسفة المسيحية في العصور الوسطى. 'كان لفلوطين تأثير كبير ليس على الحكمة فحسب بل على التصوف الإسلامي أيضاً. لقد كان التصوف الاسلامي في بداية أمره يسير في درب الأخلاق و الدين، و لم تكن له أفكار فلسفية، و لكن لم يطبث أن تحول إلى مذهب فلسفى، فصار مرتجاً من المذاهب الإشراقية و المانوية، و لكن بـصيغة أفلاطونية جديدة. إن أول من أدخل الفلسفة فــى التــصوف هــو ذوالنــون المصرى... ويثبت نيكلسون بأن أكثر آراء ذي النون تتطابق مع ما ورد في كتب ديونوسيوس و هي كتب كانت أسساً للتصوف المسيحي في العصور الوسطى. وكان لديونوسيوس تأثير كبير جداً في تاريخ التصوف المسيحي و الإسلامي. يعتقد ديونوسيوس بأن معرفة الله لاتمكن إلاّ بصفاء القلب و الخلاص من قيود الدنيا و الاتصال بالنور الالهي الذي يعجز العقل عن نيله. إن مثل هذه المعتقدات التي تم اقتباسها من تاسوعات فلوطين و نسبت إلى أرسطو خطأً كما أسلفنا «نشرت مجموعة من المعتقدات بين المسلمين لم يكن لهم عهد بها من قبل و بمذلك انتشرت مذاهب الفيض و الإشراق والغنوصية و الغيبة عن الذات، بين المسلمين. ٢ إن للعوامل المؤثرة فيي ازدهار التصوف الإسلامي و المسيحي مصادر متعددة، و لكن اثنين من

الباحثين العرب المعاصرين يرون أن العامل الذى أغفل و نسب عــادة إلى مدرسة الإسكندرية هو عامل الإشراق الذي يعدّ عاملاً إيرانـياً زرادشــتياً مزجه المسلمون بالحكمة الأفلاطونية. الإسهاب في الكلام عن التصوف أكثر من هذا لاتسعه هذه العجالة، و الآن لابد من معالجة الفكسر الفلسفي في الإسلام. إن الفلسفة الإسلامية قد نبعت كما أسلفنا عن الجدل الكلامي، و قد كان هناك مدرستان كلاميتان مهمتان: الأولى، مدرسة المعتزلة أو اتباع العقل الذين يؤمنون بالاختيار للإنسان و وحدة الذات الإلهية مع الصفات الإلهية. وكانوا يعتقدون بأنّ العقل قادر على التمييز بين الصحيح وغير الصحيح بشكل مستقل مع أن الوحيي يدعم و يمعزز تمييز العقل. و في مقابل هؤلاء كان أهل السنة و الجماعة الذين كـانوا يـخالفون معتقدات المعتزلة و يتهمونهم بتحكيم الإنسان، و الاهتمام به و نجحوا أخيراً في القضاء عليهم. و لكن بعض أفكار المعتزلة بقى قائماً و أبقى النهضة شكلها النهائي في قالب مزيج من فلسفة أرسطو و الفلسفة الأفلاطونية الحمديثة، و بسعد البسلورة بأيـدي شـراح أفكـار أرسـطو الأتـينيين و الإسكندرانيين أصحاب النزعة اليونانية إلاً أن الحكماء المسلمين أدخلوا مفهومين جديدين فيها، بغرض التوفيق بينها و بين تعاليمهم الدينية. الأولى مفهوم ممكن الوجود و واجب الوجود، و الثانية مفهوم النّبوءة. و بغضّ النظر عما سبق فإن علم النجوم عندهم كان يتطابق مع الفكرة العامة التي ورثوها من اليونانيين. و قد لمع في شرق العالم الإسلامي نجمان مشرقان في سماء

١. العصدر نفسه، ص ٢٥٥.

الفلسفة هما الفيلسوفان الإيرانيان الشهيران الفارابي و ابن سينا.

وكان الفارابي تابعاً محضاً لأرسطو تقريباً في علم النجوم و علم النفس. (و لكن باستثناء نظرية الصدور أو الفيضان التي لها مصدران، مصدر إيراني و مصدر أفلاطوني حديث). و لكنه كان يجعل نظريات أفلاطون الواردة في رسالتي الجمهورية و القوانين هي الأساس لأرائمه السياسية بـعد إيـجاد تغييرات فيها للتوفيق بين آراء الفيلسوف اليوناني و أوضاع عنصره. إنها نلاحظ في مكتوبات الفارابي صورة متكاملة من نظرة الديانة الإسلامية إلى العالم. إن الله في قمّة العالم و يعادل «أُحَد» في فلسفة فلوطين و هو العلة الأولى عند أرسطو، و منه يصدر العقل الأول. إن هذا المقال لايسع لشرح و تبيين نظرية الفيضان على أساس أراء الفارابي و لكننا نكتفي بالإشارة إلى أن الفارابي يعتقد أن أعظم سعادة للإنسان هو تربية قواه العقلية و تنميتها، و يحصل ذلك من تعامل عقل الوهم أو العقل الضعال و نـتيجتُه التـفكير. إن الإنسان الصالح لإدارة المجتمع يجب أن يتصف بالإضافة إلى الفضائل العلمية بالمعرفة الفلسفية أيضاً، و هذا الإنسان هو النبي و هو الوحيد الذي يستطيع وضع المبادئ و تشريع القوانين التي تؤدي إلى سعادة البشرية. إن الفارابي قد اقتبس نظرياته من نـظريات أفـلاطون السـياسية سـواء فـي الكليات أو حتى في الجزئيات. إن النبي القائد عند الفارابي هو الحاكم الفيلسوف عند أفلاطون. إنه يأمرو لايأتمر بأمر أحد من البشر. و تأتمي تحت إمرته بقية شرائع المجتمع. و أخيراً تأتي الشريحة الأخيرة من أفراد المجتمع الذين يأتمرون بأوامر الآخرين فقط. وليست لهم الصلاحية فسي قيادة أو إدارة أحد من البشر.

إن ثاني أكبر فيلسوف إيراني في العالم الإسلامي هو ابن سـينا. و هــو

حسب إجماع أغلب المؤرخين و المفكرين يعد بـلا شك أهـم الفـلاسفة المسلمين و أكثرهم إبداعاً و قدرة. لقد أثرت النهضة الفلسفية في الشرق الإسلامي بوجود ابن سينا الذي كان مؤسّساً لأحد أشمل الأنظمة الفلسفية و أدقُّها و أكملها على الإطلاق في العصور الوسطى. و قد تركت أفكاره آثاراً عميقة على الفلسفة المدرسية (الكلاسيكية) في العالم المسيحي. و تُـعدّ حتى اليوم أحد أركان التعليم الفلسفي في المراكز العلمية التقليدية في العالم الإسلامي. و لعل سرّ استمرار نفوذه العجيب في الحوزات العلمية حتى اليوم هو محاولاته الجادّة لايجاد التوفيق بين النزعة العقلية اليـونانية و أصـول المعتقدات الإسلامية. إن أساس ما بعد الطبيعة عند ابن سبينا هـ و تـقسيم الوجود إلى الممكن و الواجب، و كان ابن سينا قد فرقٌ بين الماهية والوجود لإيجاد نظام لهذه النظرية الني بقي تأثيرها حتى اليوم قائماً في الفلسفتين الشرقية و الغربية. و يكمن أساس انتزاع الماهية من الوجود فيي رأى ابس سينا في نظرية الحركة لأرسطو في نظرية الفيضان في الفلسفة الأفلاطونية الحديثة. و لكن ابن سينا كان مضطراً إلى إيجاد تغييرات أساسية في نظرية الفيضان و في نظرية أرسطو حول المادة للوصول إلى النتيجة المنشودة. إن اشكالية نظرية أرسطو كانت تمكن في أنها لم تفسر سبب تحول الأشياء من القوة إلى الفعل. إن نظرية الفيضان رغم أنها كانت تفترض وجوداً واحداً و حركة عامّة نحو الخارج له. وكانت تحلّ مسألة الفعلية ظاهرياً. و لكنّها لم تكن تذكر لها سببا عقلياً. لقد افترض ابن سينا ثلاثة عوامل رئيسية (المادة و الشكل و الوجود) بالإضافة إلى وجود الواجب كأساس لتلك الحركة و حلَّ المسألة حسب رأيه. و لكنَّ أعظم إبداعه في مجال الفلسفة هو إبداع نظرية الشهود العقلي و «الحس الباطن» و تعزيز مكانة الوحي و العقل النــبوي و أهمية قدرة المخيّلة في التعقل التي تأثر الفلاسفة الغربيون بها تأثراً عميقاً فيما بعد.

إن سبر أغوار الدقائق الفكرية للحكماء المسلمين و مجادلات المتكلمين معهم و المنجزات الباهرة التي حققها علم الكلام تبعأ لهذه المناقشات لايسعه هذه المقال. إن هنجوم المندينين المنزمتين عبلي الحكماء، أدى أخيراً إلى انسحاب الفلسفة إلى خندق التصوف. و قد آسس الحكيم الشيعي الإيراني صدر الدين الشيرازي في العهد الصفوى (القرن السابع عشر) مدرسة تحت تأثير معتقدات العارف المشهور القائل بـوحدة الوجود ابن عربي (١٢٤٠ـ١٦٥). و قد اشتركت في وضع أسس هــذه المدرسة آراء متعددة كآراء ابن سينا و معتقدات الشيعة و العرفان العقلى للسهروردي و ابن عربي. و لعلُّ أهم خدمة أسداهــا الحكــماء المســلمون للفلسفة هي أنهم قد حفظوا طوال ألف سنة عرفت في تاريخ أروبا بالعصور المظلمة (Dark Ages). التراث العظيم الذي خـلَّفه الفـلاسفة اليــونانيون بترجمته إلى لغاتهم و أثروه و نقلوه مرة أخرى بعد يزوغ فجر العلم و الفلسفة في الغرب إلى المفكرين الأروبيّين و إن كانت هذه الخدمة العظيمة - خاصة خدمة الإيرانيين - لم تقدر إلى اليوم حق التقدير.

# ٢. إقامة الحواربين الفلسفة الإسلامية و الفلسفة الغربية

إن الفلسفة التي تعتبر بإضافة كلمة «الإسلامي» إليها ثمرة جليلة من شمار الحضارة الإسلامية الزاهرة، ما هي في الأصل إلاّ نتيجة المواجهة الشقافية بين اليونانيين (الأوائل) و بين الثقافة الإسلامية، كما يجب ألاّ نففل تأثير الأفكار الدينية و الفلسفية الشرقية أي التراث الهندي و الإيراني القديم، ٧٧

على هذا المسار. لا يمكن الحطُّ من شأن التأثير العميق و الواسم للمثقافة الشرقية سواء العرفان الهندي و الحكمة الإيرانية التمي عبر عنها شيخ الإشراق بالحكمة الخسروانية على مجموعه كنوز الآثار العرفانية و الفلسفية الإشراقية. و لكن المسار الأصلى للفلسفة في العالم الإسلامي قد اصطبغ بشكل واضح بصبغة غربية و يونانية (العهود القديمة و عهد النزعة اليونانية Helenistic)، و مازالت المصطلحات المستخدمة في المنطق و الفلسفة تدل على التحاور بين الفكر اليوناني الغربي من جمهة و الفكر الإسلامي الشرقي من جهة أخرى، من هذه المصطلحات مصطلح: قاطيقورياس أى (المباحث)، بارى إرميناس (التعابير)، أنالوطيقا (التحليل)، سفسطة. بوطيقا (الشعر)، هيولا، بنطاسيا (الشعور المشترك). و أمثالها. و هنا لابد من التنويه إلى أن الفلسفة الإسلامية على العكس من تصور كثير من مؤرخي الفلسفة في الغرب (خاصة في العقود الأخيرة) حيث اعتبروا الفلسفة الإسلامية شيئاً إضافياً غير أصيل في وجود الفلسفة الغربية، ليست مجرد شرح و إيـضاح للأجـهزة الفكـرية اليـونانية. بـل إن المصطلحات و النظام الفكري الغربي قد اتخذ شكلاً بديعاً ذا أسلوب مستقل عند الفلاسفة المسلمين. كما أن مصطلح «الفلسفة الإسلامية» قد أضفى على الفلسفة وصفاً معيناً بتعبير «الإسلامي» إليها باعتباره الجزء الأخص و الفصل الخاص به. إن آثار الفلاسفة المشائيين و مفكري الإسماعيلية و الفلاسفة الإشراقيين و أصحاب الحكمة المتعالية و حتى المتكلمين. جميع ذلك ليس إلا صدى لهذا التحاور القريب و التأثير و التأثر و التعامل الكثيف بين الفكرتين و بين النقافتين. إن الاصرار على هذا التعامل و التبادل و الأخذ و العطاء المتبادلين ينشأ من التأثير العميق الذي تركه عصر نموّ وازدهــار

القلسفة مي العالم الإسلامي على التبارات الفكرية و القلسفية في العبصور الوسطى في بلاد الفرب. و على سبيل المثال لا الحصر يمكن الإنسارة إلى بعض هذه النأثيرات و التأثرات، فتأثّر توماس آكويناس من ابن رشد و ابن سینا، و تأثر موسی بن مبمون القرطبی من الفارایی و این رشد و این سینا، و تأثّر أصحاب مدرسة ابن رشد اللاتينية و شخصيات من أمـثال سـيجردو بارابان من ابن رشد، ما هو إلاً نماذج لما نذهب إليه. و من هنا نلاحظ عند المقارنة بين الفلسفة و الكلام الإسلاميين مع الفلسفة و اللاهوت المسيحيين نقاط تشابه واضحة و قوية بل التشابه و التقارب الكامل في بعض الأحيان. و بتعبير آخر فإن النظامين الفكريين و الفلسفيين على الرغم مــن وجـــو. الخلاف الكثيرة بينهما فقد التقيا في نقاط كثيرة جداً من دون كبير عناء. فقد وفّر استقاء الشرق الإسلامي و الغرب المسيحي من نظام المنفعة و التعاليم الفلسفية في العهد اليوناني و عهد النزعة اليـونانية و كــذلك اســتخدامــها للنصوص السماوية المقدسة للأديان التوحيدية الإبراهيمية. إمكانية هـذا التقارب بينهما. و لكن الثغرة التي حدثت منذ القرن السادس الهجري (الثالث عشر الميلادي) فجأة بين الحضارتين الإسلامية و الغربية أدت إلى انقطاع هذا الحوار شيئاً فشيئاً. فأخذ كل واحد من التيارين مساراً معاكساً بل مخالفاً للآخر. إن اتجاه الفلسفة في الشرق الإسلامي نـحو العـرفان و الإشراق و الكلام و تاويل النصوص الدينية بشكل مبالغ فيه ثم اتجاه أروبا نحو البعث العلمي و الأدبي و الثقافي و الفنّي (رنسانس) قد أديّا إلى اتّصاف أوّل لقاء بين الحضارتين المذكورتين بعد عهد رنسانس بـالغرابــة و عــدم التفاهم. إن هذا المقال لا يتسع لتفاصيل هذه الأحداث و لكننا مضطرون إلى إشارة عابرة إليها إذ أن ديكارت عندما كان يسعى لوضع أساس جديد 44

للمكانيكا و المشاهد و المرايا، كان صدر المتألهين الشيرازي يحاول تفسير ظهور الصور في المرآة بشكل باطني و روحاني، إن هذا الاختلاف في النظر إلى الطبيعة و الفنون و الصناعات المبنية على العلوم الطبيعية، قد أدى إلى أن يتعجب الحاج الملاهادي السيزواري في مواجهة آلة التصوير كأحد مظاهر و منتجات الحضارة الجديدة الغربية و التي كان بإمكانها تسبجيل الصور المرئية في حين أنها فانت أداة خالية من النفس الناطقة حسب رأيه.

على كل حال فإن الثقافة و الفكر الإسلاميين اللذين قد غرقا في حالة الانفلاق بسبب الاهتمام بالمشاكل الداخيلية قيد أحسّا بالغربة وعيدم التجانس عند التقائهما بالثقافة و الفكر الغربيين اللذين قد دخلا الساحة بزخم جديد. إن إيران التي كانت تعيش حالة الانعزال عن بقية أرجاء العالم الإسلامي في العهد القاجاري بسبب انتشار التشيع فيها و اعتباره المذهب الرسمي في إيران شهدت في هذا العهد المواجبهة الجديدة مع الشقافة و التمدن و من ثم الفلسفة الجديدة الغربية. و ذلك بـفعل حب الاسـتطلاع أحياناً و طلب العلم من قبل العلماء أحياناً أخرى. كما تمت هذه المواجهة بفعل تواجد المستعمرين الأروبيين المشــؤوم فــى هــذه البــلاد العــريقة و القديمة. إن أول كتاب تم نقله إلى الفارسية عن الفلسفة في العصر الحديث و كان في متناول أصحاب الرأي و أساتذة الحكمة في إيران هو كتاب مشهور في هذا العصر الحديث أي كتاب «كلام حول التوجيه الصحيح للعقل» من مؤلَّفات رينه ديكارت. و قد يكون صحيحاً أن ندرجه مع كتاب «الإحساء الكبير» لفرنسيس بيكن في عداد الكتب الأولية لتعليم الفلسفة في عصرها الحديث.

يسعدُ ديكسارت (١٦٥٠\_١٥٩٩) عادة مؤسس الفلسفة الحديثة

عند أصحاب الاتجاه العقلي في الغرب. و يعتبر كتابه المذكور أهم إعــلان عن اتخاذ طريقة جديدة للتفكير الفلسفي. لقد ترجم هذا الكتاب في إيران تحت عنوان (كتاب دياكرت) (أي ديكارت) أو «الحكمة الناصرية» بواسطة كنت دوغوبينو و مساعدة إميل برنه من أعضاء السفارة الفرنسية في إيران و بالتعاون مع «العازار رحيم موسائي الهمداني» المشهور بـ(ملاً لاله زار) و هو من كهنة اليهود المقيمين في إيران و تم نشره. كما نقل هذا الكتاب مرة أخرى إلى الفارسية بواسطة أفضل الملك الكرماني عندماكان يقيم في تركبا، فقد ترجمه إلى الفارسية من الترجمة التركية لهذا الكتاب و سمّاه (كتاب النطق) (التحدث). وكان محمد على فروغي آخر من قدم ترجمة منقحة للكـتاب تحت عنوان (التحدث في الطريقة الديكارتية). لقد أحدثت ترجــمة هــذا الكتاب حركة جديدة في أوساط مترجمي الآثار الفلسفية و استقرت عملية ترجمة الآثار و النصوص الفلسفية الغربية في إيران التي شهدت حتى اليوم حركة متنامية من الناحية الكمية و الكيفية. إلاَّ أن كتاب ديكارت لم يترك أثراً ذابال على مسار الحوار و التبادل مع الفلسفة الإسلامية. إلاّ أثراً هادئاً بل مجهولاً على السُنة الفكرية و التعليمية في الحكمة الإسلامية. و قد خيّم جوّ عدم الاهتمام بالتراث الفـلسفي الغـربي عـلى الأوسـاط و المـدارس التقليدية للحكمة، إلى أن أثارت أمواج الفلسفة المادية زوبعة في المجتمع في العقد الثاني و خاصة في العقد الثالث للقرن الهجري الشمسي الجاري. حيث هبّ عدد من أصحاب تراث الحكمة الإسلامية التقليدية من منطلق أداء الواجب و إبلاغ رسالاتهم و الدفاع عن الشمور المذهبي و الديمني، فدخلوا ساحة الحوار مع الفلسفات و المدارس الفكرية الجديدة. إن ابسرز شخصية و ربما الوحيدة في هذا الحوار هو المرحوم العلامة السيد محمد

حسين الطباطباني الذي دوّن رسالته الصغيرة تحت عنوان «أصول الفلسفة و منهج الواقعية» و ذلك اعتماداً على كتاب «مسيرة الحكمة في أروبـا» للمرحوم محمد على فروغي و ردًاً على الكراسات و الكتب الفارسية للدكتور تقى أراني مؤسس الفكر الماركسي و المادي الديالكتيكي و التاريخي في إيران. و قد أخذت هذه الرسالة شكل كتاب متكامل بتعليقات الأستاذ مرتضى مطهري القيمة التي وردت في هامش الكتاب. و كان هــذا الكتاب بمثابة أحدث كتاب يتناول أسس و مبادئ الفلسفة الإسلامية و المقارنة ١. و لعلنا يمكن أن نعتبره الوثيقة الموثقة الوحيدة في هذا المجال. إن الشخص الوحيد الذي أبدى ردفعل أمام ديكارت من بين أساتذة الفلسفة و الحكمة الإسلامية هو صاحب بدائم الحكم الذي وضع هذا الكتاب فيي الرد على أسئلة حول المقارنة بين أصول الفلسفة الإسلامية و الفلسفة الغربية الجديدة. و لكن هذا الأستاذ الفاضل لكونه لم يدرس الفلسفة الغربية بشكل جدى لم يتمكن من سبر أغوارها جيداً. إن لموضوع مواجهة الفلاسفة و المفكرين البارزين في حقل الفلسفة الإسلامية التقليدية فسي إيران في العصر الحديث مع الأفكار الفلسفية الغربية قصة طويلة لا تسعها هذه العجالة، و لكن لابد من الإشارة هنا إلى أن من بين جميع الأسماتذه الكبار لفلسفة الاسلامية الذين حفظوا لنا هبذا التبراث الجبليل للمعارف الجليلة للثقافة الإسلامية نواجه عدداً قليلا من الشخصيات البارزة التمي كانت مطَّلعة على الفلسفة و الفكر الغربيين و قامت بحل المشاكل الفلسفية و

١. وجديرٌ بالذكر أن الشهيد السيّد محمّد باتر الصدر طاب ثراء قد حذا حذوهما فقد ألف رحمة الله عليه
 كتابًا سنّاء «فلسفننا» و قد أفاد في أكثر مباحثه من كتاب أصول الفلسفة و تعاليقها.

المسائل العقلية بشكل تطبيقي، من هذه الشخصيات العلامة السيد محمد حسين الطباطبائي و أخيراً الأستاذ مهدى حائري اليزدي.

لقدكان المرحوم العلامة الطباطبائي أستاذأ كبيراً للمفلسفة المشائية و الحكمة المتعالية و مفسراً مشهوراً للقرآن الكريم، كما كان العلامة الطباطبائي مجتهداً دقيق النظر في الفقه و الأصول عميقاً فيهما. لقد كان كتابه «أصول الفلسفة و منهج الواقعية» بمثابة بيان يعلن عن مواقـف سـنة الفلسفة الإسلامية المعاصرة وبمثابة ردعلي التعاليم المادية و الديالكتيكية و الاتجاهات المادية الأخرى للفلسفة الغربية. هنا يجب ألا نففل المرحوم سيد جمال الدين الأسدآبادي مؤلف الرسالة النيجرية (رداً عبلي الفيلسفة الطبيعية أو الدهرية على حد قول القدماء} الذي كان رائداً من رواد هـذه الحركة الفكرية و الفلسفية، و لكنه أعلى اللــه مـقامه لم يكــن فــى عــداد الأساتذة المبرزين و لاصاحب طريقة خاصة به في الفلسفة الإسلامية. كما لم تكن الفلسفة الطبيعية التي دحضها السيد جمال الدين الأسد آبادي نظاماً فلسفياً منطقياً متلاحم الأجزاء في النظرات الفلسفية بمعناها الأخص. و من الشخصيات الأخرى التي يمكن الإشاره إليها في مجال الحواربين الفلسفة الإسلامية و الغربية آية الله الشهيد مرتضى مطهري أحمد تملامذة العملامة الطباطبايي. إلاَّ أنه لم يدرس الفلسفة الغربية من منابعها الأصلية شأنه في ذلك شأن أستاذه المرحوم العلامة الطباطبائي. وكان اطـلاعه عـلي هـذه الفلسفة من خلال النصوص المترجمة و آثار المؤلفين في داخل البلاد، و إن كانت قدرته الذاتية الفائقة قد عوضت إلى حد كبير عن عدم حصوله على المنابع الأصلية. و لكن أحداً من هولاء المفكرين العظماء لم ينهلوا من معين الفلسفة الغربية بشكل مباشر ولم يدرسوها من منابعها الأصليه الأوّلية. لأنّ أياً منهم لم يكن ملتاً بإحدى اللغات الأروبية، وكان اطلاعهم عن طريق الترجمة التي قد تفتقد إلى الصحة و تبتعد عن أصالة النص و قد تكون ممزوجة بالأخطاء أيضاً.

و يمكن اعتبار المرحوم الأستاذ مهدي حاثري اليزدي أول شخصية قد تلقى تعليماً تقليدياً إسلامياً و درس العلوم العقلية و النقلية و اطــلع عــلـى أفكار أعلام كابن سينا و الفارابي و السهروردي و ملاصدرا و ابن عــربي و خواجة نصير و غيرهم بشكل عميق. كما أنه قد دخل فيي بـحر الأفكـار الفلسفية لفلاسفة من أمثال كانت و هيغل و ديكارت و راسل و أمثالهم. و قد تناول لأول مرة كأستاذ مجتهد في الفلسفة الإسلامية مواضيع بالبحث و آلف فيها ما لم يكن للفلسفة الإسلامية التقليدية التي مضى عليها ألف عام. عهدً بها بل تناول أفكاراً نشأت في أحضان الفلسفة و الثقافة الفـربيتين. لذلك تمتاز مؤلفات المرحوم حاثري اليزدي المتعددة. بأهميتها البالغة في مجال المباحث المتعلقة بالفلسفة المقارنة حول المواضيع و المسائل المطروحة في الفلسفة الغربية و الفلسفة الإسلامية. فقد ألف المرحوم حائري اليزدي مؤلَّفات جليلة متعددة باللغة الفارسية منها (هرم الوجود) و (بحوث العـقل النظري) و (بحوث العقل العملي) و أخسيراً (الحكمة و الحكومة). و يسعد جميعها رغم الانتقادات الموجهة إليها من قبل النَّقاد و أصحاب الرأي. من الآثار التقليدية للفلسفة المقارنة في إيران في العصر الحديث. يمكن اعتبار حائرى اليزدي بحق أحد التمثلين البارزين للفكر الفـلسفي الإســلامي و الذي قام بالتحاور مع الفرع الغربي للفلسفة، و ذلك بعد اكـتسابه للـمهارة اللازمة و التخصص في هذه الفلسفة. إنه يعالج أسئلة طرحت في المجال العقلي و الفكري الغربي، و من هنا جاءت آثار. لتنفع البـاحثين و طــلاب الفلسفة الإسلامية، كما أنها تنفع الطلاّب و الدارسين في المدارس الفلسفية الغربية.

#### ٣. نبذة مختصرة عن حياة الفيلسوف حائري اليزدي

ولد حائري اليزدي قبل سبع و سبعين سنة في عام (١٣٠٢ هـش) في مدينة قم في عائلة آية الله الشيخ عبدالكريم الحائري المرجع الشيعي الشهير و مؤسس الحوزة العلمية المقدسة في قم، و قد اجتاز المراحل الدراسية الأولى التقليدية في المدينة نفسها تحت إشراف والده. ثم بـدأ دراسته الرسمية في نفس الحوزة العلمية حيث اكتسب مهارة فيي فرعي العلوم النقلية و العلوم العقلية و تخصص فيها. و نال مرتبة الاجتهاد و الأستاذية حسب المصطلح المعروف في الحوزات العلمية. و من جملة ما يمحسب له تتلمذه على الأساتذة البارعين بشتى التخصصات في فروع العلوم و الفنون الشرعية و العرفية. فقد تتلمذ في الفقه على آية الله السيد محمد حجت كوه كمرى. و نال الاجتهاد عند آية الله البروجردي. ثم تعلم الحكمة المشائية بقراءة نصوص مختلفة مثل شرح ملاصدرا على «الهـدايـة» لأثـير الديـن الأبهري وشرح خواجة نصيرالدين الطوسي على الإشارات و التنبيهات لابن سينا على الأستاذ آية الله السيد أحمد الخوانساري. كما درس كتاب الشفاء لابن سينا على ميرزا مهدى الآشتياني، كما تتلمذ على الاسام الخميني (قدس سره) لدراسة الحكمة المتعالية و دراسة شرح منظومة الحكيم السبزواري و الأسفار الأربعة لملأصدرا. و كـان الإمـام الخـميني (قدس سره) آنذاک يقوم بتدريس الفلسفة و العرفان على خــلاف النـمط السائد في قم. ثم تتلمذ الأستاذ حائري اليزدي في الرياضيات التقليدية و حتى علم النجوم و الفلك على أساتذه بارعين في كل فرع حتى ألّم في نهاية المطاف بالعلوم المختلفة الرائجة و التقليدية و مجموعة واسعة من العلوم المعروفة في المحوزات العلمية الشيعية. و تخرج منها أستاذاً متضلعاً بمختلف العلوم. و لكنه بعد ذلك دعي إلى جامعة طهران لتقديم ما في جعبته العلمية و الفلسفية كأستاذ للفلسفة الإسلامية، و لم يكتف بذلك واتجه إلى الغرب و درس لمدة عشر سنوات في الولايات المتحدة الأميركية و كندا في أشهر جامعاتها كجامعة تورنتو و ميشيغان، الفلسفة الغربية حتى نال عام 19۷۹ م شهادة الدكتوراه في الفلسفة من جامعة تورنتو الكندية. إن الإشارة إلى مسيرته العلمية هنا قد جاءت تأكيداً على مكانته العلمية و الفلسفية في فرعي الفلسفة، كما جاءت تأكيداً على علمه و جدارته في إيجاد الاتصال و فرعي الفلسفة، كما جاءت تأكيداً على علمه و جدارته في إيجاد الاتصال و العرابين النظامين الفلسفي الإسلامي و الغربي و مدى مقدرته على ذلك.

### ٤. نبذة مختصرة عن آثاره

الف) العلم الكلي

يعتبر كتاب العلم الكلي أو فلسفة ما بعد الطبيعة اول تأليف للأستاذ حيث طبع لأول مرة في مايو عام ١٩٩٦ م. و للسمرة الأخيرة عام ١٩٩٣ م. و يشتمل هذا الكتاب على محاضرات الأستاذ حول المواضيع الفلسفية المهمة في الفلسفة الإسلامية التقليدية كأصالة الوجود، الوجود الذهني و اتحاد العاقل و المعقول و موضوع الإمكان و الحدوث و القدم و الوحدة و الكثرة و غيرها من الموضوعات. يبدأ الكتاب بمقدمة حول «فائدة الفلسفة» و قضية «مدى حاجة الإنسان الذاتية و الطبيعية إلى الفلسفة التي تدفع الإنسان إلى بذل الجهد و الوقت لنيلها». يحاول الأستاذ رداً على هذا السؤال

و الأسئلة الأخرى أن يبتعد عن أسلوب «ببعض المتفلسفين المعاصرين الذين يسهبون في الكلام بحيث يصبح كلامهم عبثاً من غير جـ دوي». بــل يقول في كلام مقتضب «إذا كانت الفلسفة تبحث عن الحقيقة كما هي في أية مرتبة و بأي شكل و تعتمد ماهيتها على إدراك الحقيقة، إذاً لا سبيل إلى إنكارها لأنَّ إنكار الفلسفة نتيجة طبيعية لإنكار الإدراك و الحقيقة، في حين أن إنكار أي من الإدراك أو الحقيقة غير ممكن. كما لا يمكن إنكار و تعطيل العقل الذي يعد النواة المركزية للبشر، و الفصل المميز بين الإنسان و الحيوان». إن كتاب «العلم الكلي» مؤلِّف شامل بلغة فارسية متينة و يعد في المجموع أفضل كتاب في موضوعات الفلسفة الإسلامية التقليدية المختلفة في عصرنا الحاضر. و يبدو أنه يمكن أن يكون مدخلاً مـوثوقاً بــه لجــميع الباحثين في الفلسفة الإسلامية التقليدية و فمهم سوضوعاتها و سحاورها الأساسية. و يعد كثير من كليات الفلسفة و مراكنزها هـذا الكـتاب أحــد المصادر الدراسية للفلسفة الإسلامية.

#### ب) بحوث العقل النظري

إن كتاب «بحوث العقل النظري» مجموعة شاملة تبحث في الفلسفة الإسلامية، تناول فية المؤلف أهم المواضيع و المسائل المطروحة في مجال الفلسفة الإسلامية. و قد قام الأستاذ بعد الانتهاء من البحث و التحقيق، حسب المقتضيات بالمقارنة و التطبيق، و قد نقل آراء متعددة للآخرين، منها الآراء المخالفة، و منها آراء موافقة، ثم قام بنفس الأسلوب التحقيقي بدراسة هذه الآراء. يتضمن هذا الكتاب مقدمة مفصلة و شاملة تحت عنوان «صورة عن الفلسفة الإسلامية المعاصرة»، و أربعة عشر فصلة. تناول المؤلف في

الفصل الأول مباحث دراسة المناهج أو المتودلوجيا. التي تشمل المواضيع و المبادئ و قضايا العلوم، ثم قام في الفصل الثاني بتقديم تعريف للـفلسفة ذاكراً تقسيماتها، ثم ناقش في الفصل الثالث الفلسفة بمعناها الخاص أي العلم الأسمى أو المتافيزيقيا. و نوقشت في الفصل الرابع «الحياة» باعتبارها موضوع الفلسفة الأولى و ثم البحث فيها. و قد تناولت بقية الفصول القضايا الرئيسية للفلسفة الإسلامية كالمفهوم و المصداق و الاشتراك اللفظي و المفهومي و الوجود و الشك في الوجود و أصالة الوجود و أدلتها و الوجود الرابط. و قد تناول الفصل الثالث عشر و هو من أهم و أحسن فصول الكتاب و أنفعها موضوع التوحيد التـطبيقي. و جـاءت فـي الفـصل الرابـع عشــر ترمينولوجيا فلسفية تحقيقية لايضاح بعض المصطلحات الفلسفية كالعقل و العلم و الحيثيات و الحد و التصور. طبع الكتاب مرات عديدة في جامعة طهران شركة انتشار المساهمة و دار أميركبير للنشر. و يعود تاريخ تأليف الكتاب حسب ما ورد في نهاية المقدمة إلى عام ١٣٤٧ هـ.ش الموافق لعام ۱۹٦۸م.

### ج) بحوث العقل العملي

هناك فارق كبير و أساس بين فلسفة الأخلاق و القواعد الأخلاقية. و يفرّق بين قضايا هما و مباحثهما. إن الأول هو المعرفة الأنسب للأخلاق أو كما يقال عنه ماوراء الأخلاق، و يعبر عنه عادة بفلسفة الأخلاق. و الثاني معرفة الأحكام و المعايير و القواعد الأخلاقية، والتي كانوا يعبرون عنه قديماً بعلم

Methodlogic

الأخلاق. و هنا لابد من التنويه بأن المباحث الفلسفية الأخلاقية أو ما يسمى في الاصطلاح بفلسفة الأخلاق تنقسم إلى قسمين منفصلين و لكنهما مر تبطان. الأول هو فلسفة علم الأخلاق، و هى معرفة من الدرجة الثانية، و تبحث في المبادئ التصورية و التصديقية و مناهج علم الأخلاق. و الثاني نظرة فلسفية إلى الأخلاق نفسها، و يمكن تسميته اصطلاحاً ببعد الطبيعة في الأخلاق و هي معرفة من الدرجة الأولى و منوطة بالحقايق و القيم الأخلاقية. يعالج كتاب بحوث العقل العلمي فرعي الفلسفة و الأخلاق و إن لم يوضع حد يفصل بينهما. و تدور موضوعاته حول الكيانات المقدورة التي من أعراضها الذاتية الإيجابيات و السلبيات الأخلاقية و الصحيح و غير الصحيح و غير طريقة فريدة بين أساتذة الفلسفة الإسلامية المتقدمين مباحث الفلسفة طريقة فريدة بين أساتذة الفلسفة الإسلامية المتقدمين مباحث الفلسفة الأخلاقية و قضية ألواجبات و المنهيات.

و قد طرح في القسم الأول أي في «طرح القضية» السؤال أو الشبهة التي أثارها «هيوم» حول التشبت المنطقي بين الكيانات و الواجبات. ثم وضحها. و يحاول في الأقسام الأخرى من خلال الجهود الفلسفية السبنية على التقاليد الفكرية للفلسفة الإسلامية و التراث الفكري و الفلسفي الغربي أي يبين موقفه من المشكلة المذكورة كأحد أساتذة الفلسفة الإسلامية البارعين. و جاءت فصول الكتاب تبحت العناوين التالية: آنتولوجيا الواجبات و الكينونات، المنطق الصوري للواجبات و الكينونات، المنطق المادي للواجبات و الكينونات، المنطق الموري للواجبات و الكينونات، و أخيراً دراسة عن نصوص الكلام الماسلامي، و قد قام المؤلّف في القسم الأخير بتحليل نقدي تحقيقي للبحوث الكلامية للمتكلمين المسلمين المتقدمين حول الحسن و القبح و العدل. و قد طبم هذا الكتاب عام ١٩٨١ م.

#### د) المتافيزيقيا

هذا الكتاب الذي يحمل عنوان المتافيزيقيا هو عبارة عن عشر مقالات فلسفية و منطقية للمرحوم الأستاذ حائري اليزدى بـين أعـوام ١٩٧٠م و حتى عام ١٩٨١ م و التي طبعت في النشرات العلمية المتعددة. المقالة الأولى طبعت في عددين متنابعين لمجلة «الأفكار الجديدة في الملوم الإنسانية» و المقالات التي تأتي بعدها تحمل الصناوين النالية: المعرفة الأفضل لله، ما هي الأنتولوجيا التوحيدية، برهان الصديفين. و تُعدّ هذه المقالات الثلاث في الواقع جزءاً من محاضرات الأستاذ في كلية الشريعة في جامعة طهران. نشرتها مجلة سروش أولاً ثم ظهرت في شكـل كـتاب تحت عنوان «الطريقة الصادقة للتوحيد أو الانـتولوجيا التـوحيدية». امـا المقالة التي تحمل عنوان «الله في فلسفة كانت» عبارة عن نص محاضرة للأستاذ في الجامعة نشرته مجلة المقالات و الدراسات (نشرة كلية الشريعة في جامعة طهران) في العددين ٣٦-٣٥. مقالة «الوجود و الماهية في فلسفة ابن سينا» نص محاضرة للمرحوم الأستاذ في مؤتمر ابن سينا الذي أقيم عام ١٩٨١ م. و نشرت هذه المقالة مع مجموعة مقالات المؤتمر الألفى لابسن سينا التي نشرتها اليونسكو. «العلاقة بين الوجود و الماهية في فلسفة ابس سبنا» عنوان مقالة كتبها المؤلّف في ذكري الأستاذ الشهيد مرتضى مطهري. «الإمكان العام» عنوان مقالة نقدية كتبها المؤلف ردّاً على بعض تعليقات المرحوم العلامة الطباطبائي (قيدس سيره) عبلي كنتاب الأسفار لصدر المتألهين نشرته مجلة كلية الأداب في شتاء عام ١٩٦٧، و قد ردَّ المرحوم العلامة الطباطبائي على هذا النقد. فرد الأستاذ على نقده بمقالتين بعنوان «ما هي الموجبة السالبة المحمول؟» و «القضية و العلم التصديقي». جدير بالذكر أن مجموعة المتافيزيقيا تشتمل على مقالتين للمرحوم العلامة الطباطبائي تحت عنوان «دراسة حول الإمكان» و «قضية باسم المسوجية المعدولة المحمول». طبع هذا الكتاب في ديسمبر ١٩٨١م.

#### ه) الوعى و الشهادة

إن هذا الكتاب ترجمة و شرح نقدي لرسالة النصور و النصديق لصدرالدين الشيرازي، و يتضمن نقداً لنظريات صدرالدين وردت فيه نظريات الأستاذ حائري حول موضوعين مهمين مطروحين في مبحث «العلم» و الفالمسفة، هما «التصور» و «التصديق». و يمكن القول عن مضمون الكتاب بأنه يتناول مبحث العلم في الفلسفة الإسلامية في عدة أبواب و فنصول. فنهو أحساناً ينطرق إلى علم النفس و أحياناً أخرى يطرح مبحث المقولات. باعتباره أحد أقسام الكيف النفسي، وحيناً آخر مبحث الوجود الذهبني، باعتباره منحى و نشأة من الوجود. و من تقسيمات العلم الأولية التقسيم إلى التصور و التصديق أو بتعبير المرحوم الأستاذ حائري «الوعي و الشهادة». إن التصور عبارة عن العلم و الإدراك البسيط من غير حكم، و التصديق حسب أحد الآراء معرفة يواكبها الحكم، أو هي الحكم و الإذعان حسب رأي آخر. إن المترجم المحقق دخل بكل قوة في سجال فكرى لاختبار العقل و قام بنقد آراء الحكيم صدر المتألهين في الرسالة المذكورة وعالج كمفيلسوف صاحب نظام فكرى خاص به، المشاكل و حاول حــل المـعضلات. طُـبع منتدى الحكمة و الفلسفة هذا الكتاب عام ١٣٦٠ هـ.ش، الموافق ١٩٨١ م لأول مرة. و أعيد طبعه مرة أخرى في مؤسسة الدراسات و البحوث الثقافية.

#### و) هرم الوجود

لعلَّ أشهر آثار الأستاذ هو كتاب هرم الوجود، و قد ورد تحت العنوان المدرج على الفلاف هذا التعبير: (نظرة تحليلية عن المبادئ المعرفية التطبيقية للحياة»، و هو حصيلة محاضراته في «منتدى الحكسة و الفلسفة»، عام ١٣٥٩ ه.ش، الموافق عام ١٩٨٠ م، و يتضمن الكتاب آراءه الأساسية في الفلسفة. و قد تم تبويبه في اثني عشر فصلاً، و ظهرت الطبعة الأولى منه عام ١٩٨١ م تحت إشراف «المؤسسة الإيرانية لدراسة الثقافات». و هذه فصول الكتاب:

الف) الوجود أو الكون و الكينونة

ب) الانتولوجيا الغربية و المعرفة الكونية الإسلامية

ج) برهانَّ الصدِّيقين من خلال المنطق الصوري

د) حول الكون و الوجود

هرم الوجود في الفلسفة الإسلامية

و) قواعد الانتولوجيا التوحيدية

ز) انتولوجيا كانت و الاپيستمولوجيا

ح) هرم الوجود

ط) الكلى الطبيعي

٠.. <u>.</u>

ى) الحمل الهوهوي

ك) الفرد بالذات

ل) الإمكان بمعنى الفقر و الحاجة

يعتبر الأستاذ حائري «مبحث معرفة الكون و الوجود». العلم الأفضل. و «أفضل المعارف البشرية». و بمعنى «أشمل» العلوم. و ذلك لخـصوصية مفهومها. فقد كان يعتقد بتقسيم خاص فـي قــضية الكـون هـو «الاطـلاق القسمي» و «الاطلاق المقسمي». و كان يفرّق في هذا المجال بين «الوجود المطلق» و «مطلق الوجود». و كان يرى أن كشيراً من مشاكل الفلسفة الشرقية و الغربية قد وجدت لها حلول على أساس هذه المعرفة. و «قد مهدّ الطريق لفكرة الوجود و الكون لاستنباط و إدراك واقع الحياة التوحيدية». فمن هذا الفارق التحليلي استطعنا إدراك «الفرد بالذات» فيي الكون و الوجودمن خلال الواقعيات العينية و التجريبية في العالم بحواسنا الظاهرية. و نهتدي من خلال هذه الظواهر الطبيعية و العينية إلى عالم الحياة الكلى الذي قدرسم في هرم الكون و الوجود. كان الأستاذ يعتقد أن مراتب الحياة المتفاوتة في هرم الانتولوجيا التوحيدية لهذه المراتب مع اختلافها وكثرتها و جماليات التجلي و الظهور من جهة، و الاختلاف في كثرة الضعف و التقدم و التأخر من جهة أخرى، كل ذلك ينبع من وحدة غـير قــابلة للانــفصام و التشابه العيني و التحققي. ان نظرية هرم الكون و الوجود كانت تشكّل جزءاً خاصاً من رسالة الدكتوراه للأستاذ الراحل، و التي نوقشت في فرع الفلسفة الآنالتيكية في جامعة تورنتو الكندية بدرجة ممتاز جداً. و نالت استحسان أساتذة الفلسفة المشهورين. تعد نظرية هرم الكون و الانتولوجيا التوحيدية أساسأ لجميع نظريات الأستاذفي الموضوعات المعرفية للعالم وعملم الاجتماع وحقوق الإنسان ومعرفة الإنسان وسياسة المدن ومباحث علم النفس، فلذلك تحظى بأهمية بالغة بين آثار الأستاذ.

#### ز) الحكمة و الحكومة

وردت فلسفة الأستاذ حائري اليزدي السياسية و تحليله النظري الشــامل

ŧ۳

حول السياسة في كتاب الحكمة و الحكومة. و قد ناقش الأستاذ فيي هـذا الكتاب نظريته المعروفة المبنية على انفصال الحكومة عن الحِكمة لاالحُكم (بضم الحاء). كما نوقشت نظرية الوكالة و الشرعية الديمقراطية فـي هـذا الكتاب. و قد وجهت هذه النظرية النقد على النظريات الديمقراطية الغربية خاصة آراء جان جاك روسو و آخرين. و قد طبع كتاب الحكمة و الحكومة في بريطانيا عام ١٩٩٥م باللغة الفارسية. إنَّ ما يعطى أهمية كبيرة للكتاب -«الحكمة و الحكومة» - الذي يبحث عن الفلسفة السياسية أو الحكومة كموضوع أساسي. ليس لكون المجتمع الإيبرانيي المعاصر مهتماً أشــد الاهتمام بالمباحث المنعلقة بالفكر السياسي من بين الأفكار المختلفة، و إنما تأتى أهمية الكتاب لكونه قد صدر من مؤلف قد خبر الفلسفة، و كان صاحب رأى فيها، ملَّماً بنظريات الحكماء المسلمين و الفلاسفة الغربيين، كماكان فقيهاً مجتهداً صاحب قدرة على الاستنباط. و قدكان علم الفقه و يواكبه علم الكلام، بعالج منذ قرون عديدة السباحث السياسية و قضية الحكومة، سواء في ذلك فقهاء أهل السنة أو فقهاء المذهب الشيعي، إذ كانوا ينظرون جميعهم إلى الأحكام الخاصة بالحكومة و واجبات المواطنين إزاء الحكومة، و واجبات الحكومة تجاه الشعب، وكذلك أسس الشرعية للقدرة السياسية من منظور فقهي، و يطرحونها في الكتب الفقهية. في حسين أن أيّاً من المباحث الأخلاقية و مباحث معرفة الكون لم تطرح في حيزً علم الفقه. و بقى الاستقلال و التفاوت قائماً بين الأحكام الشرعية مع هذين العلمين. حيث كانوا يقسمون العلوم الشرعية بشكل تقليدي إلى ثـلاثة مـجالات اعتقادية: المباحث المتعلقة بمعرفة الكون و الوجود، و الأخلاق، و أخيراً الأحكام الشرعية أي (الفقه). من هذا المنطلق يسمكن أن ندرك المكانة الرفيعة التي نالها مؤلف «الحكمة و الحكومة» كشخصية جمعت بين الفقه و الفلسفة. و نظرة منا على خلفيّة الفلسفة السياسية في الحضارة الإسلامية، و عدم اهتمامها باللأفكار السياسية في المؤلَّفات الفلسفية بعد عصر الفارابي، نؤيد هذا الكلام. حيث يمكن القول بأن المباحث السياسية و الحكومية قد وردت في الغالب الأعم في الكتب الكلامية و الفقهية، لا في الكتب الفلسفية. على كل حال فإن كتاب «الحكمة و الحكومة» يمكن اعتباره في ميدان الفلسفه الإسلامية و في اللغة الفارسية التي تعد ثاني لغبة للمثقافة و الفكر بين المسلمين، مثيلاً لكتاب «الجمهورية» في شكله الجديد. بل التالي لك تاب «المدينة الفاضلة» للفارابي. يعمد صاحب كتاب «العكمة و الحكومة» كعادته المألوفة في سائر مولّفاته و رسائله و مقالاته الفلسفية إلى تعزيز و تدعيم الأسس المعرفية الابستميولوجية او المعرفة الكونية الأنتولوجية ً. يبدأ الكاتب كتابه بـمفهومي الكـون و الكـينونة و الفـوارق الموجودة بينهما. إن ما يؤدي إلى الفصل بين القضايا الفلسفية و قضايا العلوم الجزئية هو التفاوت بين الكون المحمولي أو مفهوم كان التامة مع الكيان الرابط أو مفهوم كان الناقصة. و هو ما يعبّر عـنه فــى الفــارسية بــالكينونة. يناقش المؤلف في الفصل الثاني من الكتاب موضوع الفصل بين الكينونة و «الوجوب» و بين القضايا التوصيفية و القضايا التكليفية. إننا نـتحدث فـي القضايا التي تحمل مفهوم الكائن، عن الكـائنات غـير المـقدورة. و لكـنناً نتحدث في القضايا التي تحمل مفهوم الوجوب عن الكاثنات غير المقدورة. بناء على ذلك فإن القضايا من النوع الأول هي قضايا الحكمة النــظرية. و القضايا الأخرى تعود إلى الحكمة العملية. ومع أن القضايا التي تحمل مفهوم

<sup>1.</sup> epistemological

f٥

الوجوب، تعد من متعلقات إدراك العقل العملي، إلاّ أن «قضايا العقل العملي» التي «تكون برمتهافي نطاق الاختيار و بنية الإرادة الإنسانية. تعدُّ في الوقت نفسه من نوع الظواهر و الكيانات الحقيقية التي تأتي إلى الوجود من أساس الاختيار و القدرة المبدعة و الإرادة الفردية و الجمعية لكمائن خاص قد زُيّن بزينة الفكر و حرية التفكير و العمل الذي يسمى بالإنسان. يدرس الفصل الثالث ثنائية الوجود و الماهية ليقدم انطباعاً جديداً عن أصالة الوجود و اعتباريات الماهية و عدم أصالتها. و التي تـعدّ الأسـاس للحكمة المتعالية لملاً صدرا. إن هذا الانطباع الجديد هو الذي تم تـصميمه في قالب نظرية (هرم الكون أو هرمية الوجود) الإبداعية بواسطة المرحموم الأستاذ حائري (قدس سره الشريف). و بعد الانتهاء من المباحث النظرية الأساسية يعزج المؤلف من خلال مفهوم الضرورة إلى ميدان الحكومة العملية. لقد كان للمرحوم العلاَّمة الطباطبائي نقلة كهذه فيي مبحث الاعتباريات من الحكمة النظرية إلى الحكمة العملية من خلال المرور بالوجودات الحقيقية غير المقدورة إلى الوجودات الاعتبارية بالاستعانة من مفهوم الضرورة. لقد تضمن كتاب «بحوث العقل العملي» تـفاصيل هـذا البحث و كيفية الربط بين القضايا ذات مفهوم «الوجوب» و القضايا ذات مفهوم «الكينونة». و فصل آخر من الكتاب يدرس فوارق العقل النظري مع العقل العملي بشكل مسهب ليبيّن أن هذه النقلة مقبولة عقلياً. ثم يفتح المؤلف أول باب على مصراعيه للدخول في مبحث الفلسفة السياسية تحت عنوان «فلسفة وجود التحكومات». و يطرح نظرية جديدة مبتكرة في شرح اسم الحكومة و يحيل مفهومي الحكومة و الحكم إلى مفهوم التصديق و الإذعان و العلم التصديقي. و هذا أحد بدائع كتاب «الحكمة و الحكـومة» التي ستثمر ثمرات خاصة. نعم، إن العكومة و الحكم لانتمائهما إلى أحــد

فروع الحكمة العملية المثمرة تتبع في الأساس من الحكم و العلم التصديقي لحقائق الأشياء. و من هنا ستكون كلمة الحكومة بمعنى التدبير و الاستشارة العاقلة في أمور البلاد الجارية. و لا تعنى إطلاقاً صدور الأوامر إلى الرعية. و لايدرك هذا المفهوم إلا العقلاء حيث أن هذه النظرة إلى الحكومة تلازمها نظرة خاصة تجاه الشعب و المجتمع. تقول إحدى النظريات بأن البلاد ملك للرعية، و هم يحكمون على مصائرهم و لكنهم لتدبير الأمور و تنظيم التعاملات و التبادل يفوضون القدرة السياسية إلى الحكومة، و يجعلونها وكيلة تنوب عنهم. إلاً أن النظرية الثانية ترى أن الناس عبارة عن مجموعات من الرعايا تتمتع بشيءٍ من الراحة والأمن و الحرية و الرفاهية. و ذلك كلُّه من إنعام ولى النعمة أي الحكام عليهم. و يناقش المؤلف في فصل «المعرفة التجريبية للحكومة» و «المعرفة التحليلية للحكومة». الموضوع من خلال النظريتين. يقول المؤلف عن المعرفة التحليلية للحكومة: «إن من المسائل الأخرى التي يمكن الوصول إلى نتائج واقعية من خلالها في هــذا الكــلام بإلاضافه إلى ما تمّ إيضاحه عن معنى الحكومة في هذا المبحث. و عــلاوة على دراسة الأنماط التجريبية المختلفة للحكومات في تاريخ المجتمعات الإنسانية. هي أنَّ الماهية الحقيقية للحكومة التي تستقر في أي نظام و في أي ظرف زماني أو مكاني، لن تكون حقيقة مستقلة منفضلة عن مجتمعها، و إنما تكون الحكومة دوماً مظهراً و ممثلاً و بمروزاً لحقيقة ذلك المجتمع، ظهرت عيناً و فعلاً لتأخذ شكلاً تجريبياً و تاريخياً. إن القلب النابض لكتاب الحكمة و الحكومة هو تلك النظرية التي تقول أن لأفراد المجتمع الواحــد حق الملكية المشاع لبلادهم، و لكنهم يقوضون إلى الحاكم حق الاستفادة من ممتلكا تهم بالتوكيل. يتناول المؤلف في قسم «بنية المجتمع على أساس الملكية الفردية المشاع» أراء جان جاك روسو في كتاب «الاتفاق الاجتماعي»، متحدثاً عن علاقة الفرد بالمجتمع أو علاقة الجزء بالكل. ليقوم بنقد النظرات المتعارف عليها فيما يستعلق بالمجتمع و الشخصية و الهوية. يقول: لقد تبين بوضوح من خلال ما ذكرناه إلى الآن بـإسهاب. أن الفلسفة السياسية المتعلقة بالتحليل المعرفي لعلاقة المواطنين مع الحكومة أو الدولة، مازالت في بدايات طريقها، لأنها لم تتمكن من أن تفهم نفسها أو تُفهم الآخرين بأنه كيف يمكن للفرد أن ينضوي تحت لواء المجموعة. و أن يقبل انتماء الكل إلى هذه الشخصية الحقوقية المجهولة مع حفظ و تأكيد الاستقلال و الشخصية الحقيقية و الفردية لأبناء جنسه «الإنسان». من غير أن يخسر شخصيته الحقيقية أو يفقدها. ان حق ملكية المواطنين لبــلادهم التي تعتبر المكان الكبير لحياتهم المشتركة يكون على رأى صاحب كتاب الحكمة و الحكومة بشكل الملكية الشخصية المشاعه. من غير أن تكون هناك حاجة إلى عقد اتفاق للتضامن و التعاون. و البلاد في الواقع عبارة عن مكان رحب واسع اختاره عدد من الناس لحياتهم الطبيعية بشكل حسب الضرورة، و جعلوه متسعاً لاستمرار حياتهم و حياة عـوائـلهم وأسـرهم. و يطلق على هذا المكان الرحب و المشترك لوحده مدينة أو بلاداً أو كلاهما معاً في بعض الأحيان (ص ١١٣).

إنّ الملكية الفردية و الشخصية المشاعة تضمن فردية المواطنين سياسياً و أخلاقياً و اجتماعياً، كما تصون حريتهم و استقلالهم في نطاق لا يقبل التغيير، لتعرب دوماً عن الحق الطبيعي لممارسة السيادة القومية للمجتمعات البشرية في كل مكان و بأي شكل من الأشكال. لقد أضفى طرح المباحث الكلامية المعلقة بالإمامة و دراسة قاعدة اللطف، و كذلك طرح القضية الفلسفية و الكلامية و العلم العنائي الإلهي بالنظام الأحسن، طابعاً محيزاً على كتاب «الحكمة و الحكومة». إن هذا الكتاب الذي تضمن طرح و نقد

آراء و نظريات أكبر منظري الغرب منذ أفلاطون و حتى ماركس حول المجتمع و السياسة قد ارتبط بالآراء المدجردة للمتكلمين و الفلاسفة المسلمين بشكل بديع رائع يجعلنا ألانتردد لعظة في أنه من الآثار الخالدة و التقليدية للفلسفة السياسية الإسلامية. يعتبر فصل «المجتمع الإسلامي و المجتمعات الديمقراطية» من أهم و أحسن فصول الكتاب، و قد عالج موضوعات مثل «معرفة الإنسان في الإسلام» و «أصول علم الاجتماع الإسلام» و «التعددية السياسية».

#### ح) العلم الحضوري ١

إن هذا الكتاب في الأصل رسالة دكتوراه ألفها الأستاذ الراحل عام ١٩٧٨م بإشراف عدد من أساتذة الفلسفة البارزين في الغرب في جامعة تمورنتو الكندية، وهم البروفسور فرانكا و البروفسور ساوان و البروفسور اشميتز و البروفسور استيونسن و البروفسور لانغ و البروفسور فايرودر على وقد استغرق تأليفها تسع سنوات في المجموع، و تمعد من أشمل المؤلفات في مجالها.

كتب الدكتور حسين نصر مقدمة على طبعة هذا الكتاب الانجليزية التي نشرتها جامعة نيوبورك عام ١٩٩٢م. يقول فيها: الأسس المعرفية في الفلسفة الإسلامية، العلم الحضوري، تأليف مهدي حائري اليزدي ليس كتاباً عادياً في مجال الفلسفة الإسلامية و لا يعد كتاباً آخر في مجموعة الكتب

<sup>1.</sup> Knowledge by Presence

<sup>2.</sup> D. Saran

<sup>3.</sup> K. Schmitz

<sup>4.</sup> J. Stevenson

<sup>5.</sup> T. Lang

<sup>6.</sup> R-R. Fairweather

المؤلفة سابقاً في هذا المجال في اللغات الأروبية، بل يُعد هذا الكتاب أول آثار الفلسفة الإسلامية التقليدية الحية الجارية باللغة الإنجليزية ألفها رجل درس العلوم و المعارف الفلسفية بالطريقة التقليدية و الكلاسيكية. إن هذا الكتاب ممثّل جدير للفلسفة الإسلامية التقليدية بلغة الفلسفة المعاصرة. و قد كتبها مؤلف ليس أستاذاً و مدرساً لفلسفة ابن سينا و السهروردي و ملاصدرا فحسب، بل مفكر يعرف جيداً أفكار راسل و ويتغنشتاين و كانت وجيمزاً.

إن اكثر القرّاء الغربيين لازالوا يجهلون الفلسفة التقليدية الإسلامية الحية، على الرغم من الجهود التي بذلها بعض الباحثين من أمثال هانرى كرن أو توشيهيكو ايزوتسو للتعريف الأنسب و الأكثر للفلسفة التقليدية الإسلامية العريقة للغرب. لقد حصل الالتباس في محاولة رسم صورة عن مسار الحركة الفكرية و العقلية في الغرب حيث أعتبر ما كان اللاتين يسمونه بفلسفة العرب فلسفة إلى العصور الوسطى، وحتى إن الكثيرين ممن كانت لهم رغبة في الفلسفة الإسلامية قد اعتبروها نفس مدرسة ابن رشد اللاتينية و مباحثات و مجادلات توماس آكويناس و دانس اسكان. لا تستطيع هذه الجماعة أن تتصور فلسفة إيرانية خارج دانس المكان. لا تستطيع هذه الجماعة أن تتصور فلسفة إيرانية خارج النطاق العربي للحضارة الإسلامية للقرون اللاحقة. لقد كانت إيران و الطاق العربي للحضارة الإسلامية للقرون اللاحقة. لقد كانت إيران و

١- حَمَّا لَهُو تكران فلسمروف إن لم نذكر الأيادي الكريسة و الخدسات البطيلة التي أسداها العالم التحرير الأستاذ الذكتور سيّد حسين نصر في التعريف بالفلسفة بخاصة و العلوم و العسارف الإسسلامية بسخاصة للمحافل و المنتديات الغربية. و حَمَّاً أيضاً أن آثار هذا العالم الفاضل قد أقصحت للفرب عن الفلسفة و العرفان الإسلاميّين بشواهد و براهين بكرة و عبرت له عن لسان مؤقّها الذرب و لفته الرصينة العميرة.

مازالت المركز الأصلي للنشاط الفلسفي للمعالم الإسلامي خــلال شمانية قرون.

#### ط) الحجة في الفقه

و آخر أثر مطبوع للأستاذ هو الحجة في الفقه في علم الأصول، و تعد آراوة في علم الأصول، و تعد آراوة في علم الأصول أحد أهم جوانب آثار الأستاذ و أقلها شهرة. لقد دوّن الأستاذ في الثامنة عشرة من عمره دروس أصول الفقه لآية الله السيد محمد حجّت الكوهكمري، و كذلك درس الأصول لآية الله العظمى البروجردي، و قد أعد هذا الأثر للنشر بعد التنقيحات اللازمة فيه، لينشر في أربع مجلدات. و لم يطبع منه حتى الآن سوى المجلد الأوّل. إن عنوان «الحجة في ألفقه» هو العنوان الأصلي لهذا المؤلف، و قد ورد تحت هذا العنوان «تقريرات و تحصيلات من الدراسات العالية لأعظم فقهاء عصره آية الله العظمى السيد حسين الطباطبائي البروجردي «نور الله مضجعه» لأقال خدمة العلم مهدي الحائري اليزدي».

يقع المجلد الأوّل لهذا الأثر الجليل الذي نشرته مؤسسة الرسالة عام ١٩٩٩، في ١٨٠ صفحة. قد يكون هذا الجزء أهم أجزاء الكتاب، إذ أنسه يشتمل على المباحث الأساسية في علم الأصول، خاصة «في مباحث الألفاظ». إن دراسة الأستاذ المستفيضة حول «الوضع»، و التي جاءت بعد مبحث «موضوع العلم»، تدل على شمولية هذا الكتاب بالمقارنة مع بقية المولّفات في علم الأصول. و إننا نأسف لعدم وجود آية الله الدكتور مهدي الحائري اليزدي جامع الحكمتين بيننا حتى يشهد انتشار بقية اجزاء الكتاب و أفكاره القيمة.

#### ي) التعليقات على تحفة الحكيم (الكتاب الحالي)

إن هذا الكتاب في الواقع تعليقات قبليلة عبلى تبحفة الحكيم للمحقق الأصفهاني، و يمكن أن نعتبره آخر مؤلِّف من مؤلِّفاته، و قد كتبه في آخر أيام حياته، حيث كانت و طأة المرض عليه شديدة، وكان مرض باركينسون قد شل قواه فكان يقوم بتأليف هذا الكتاب عند ما تهدأ رجفة يده باستخدام الأدوية، و لعله كان قد أدرك بأن الموت لن يمهله كي ينهي هذا الكتاب، فلذلك سلّم لي مذاكرته كي أرتب ما دوّنه بخط ربما يعجز الآخرون عـن قراءته لعدم معرفتهم به، و أن أعدُّها للطبع. و قد قبلت ذلك بكل اغتباط و سرور. إن ما كان يمتاز به الأستاذ من روح البحث و الشعور المرهف و الحماس للنقد و المناقشة قد علّمني الكثير. و لم يكن الألم و عناء المرض المضني من جهة، و تصريحات بعض العوام الذين دخلو الساحات الثقافية و كانوا يسيئون إلى هذا الرجل العظيم و ينتقضون منه باسم النقد. لم يكن كل ذلك ليثنيه عن مواصلة الطريق. إنه كان يواصل عمله و يقوم بواجب التفكير و التنوير إلى أن جاءت اللحظة الأخيرة حميث تمرك القبلم و اتبجه نبحو المستشفى ليفارق الحياة في ١٧ من شهر تير عام ١٣٧٨ هـ/.ش ١٩٩٨ م. لقد فارق طائر روحه قفص الجسد ليرحل إلى الرفيق الأعلى و إن كـان نـوره خالداً و لم يزل يضي الدروب، أو كما قال حافظ الشيرازي:

عُد و افتح الرمس بعد وفاتي؛ و انظر طيب شوقي يعلو من رفاتي. اللهم اغفرله و لوالديه و لجميع المؤمنين و المؤمنات.

سیّد مصطفی محقق داماد طهران ۱۳۸۰ ه.ش

تحفة الحكيم

للفقيه المتألّه:

آية الله الحاج شيخ محمد حسين الغروى الاصفهاني (ره)

#### قهرس

#### (الموضوع والصفحة)

مقدمة (٥٩) تعريف الوجود( ٤٠) اصالة الوجود – اشتراك الوجود ( ٤٠) زيادة الوجود على الماهية (٤١) الواجب لا ماهيةً لهُ (٤١) حقيقة الوجود تشكيكيّة واحدة (٤١) إثبات الوجود الذهني (٤٢) المعقول الأول و الثاني عند الحكيم والميزاني (٤٣) تمقسيم الوجود و العدم الى المطلق و المقيد(٤٣) الأحكام السلبية للوجود (٤٤) تكثر الوجود – بالتشكيك و بالماهية (٤٤) المعدوم ليس بشيء (٤٥) عدم التمايز في الاعدام (٤٥) امتناع أعادة المعدوم (٤٥) دفع شبهة المعدوم المطلق (٤٤) مناط الصدق في القضايا (٤٧) أقسام الجعل و ما هو مجعول بذاته (٤٧) تقسيم الوجود إلى المحمولي و غيره (٤٨) مواد القيضايا و جهاتها (٤٩) الجهات اعتبارية (٤٩) أقسام الجهات (٤٩) مباحث خاصة بالامكان (٧٠) نفى الأولوية الذاتيه و الغيرية (٧٢) الامكان الاستعدادي (٧٢) الحدوث والقدم (٧٣) مرجّح حدوث العالم فسيما لايسزال (٧۴) أقسمام السسق و

اللحوق (٧٤) ملاك السبق بأقسامه (٧٤) القوة و الفعل و أقسامها(٧٥) سبق القوة على الفعل و عدمه (٧٤) الماهية و لواحـقها(٧٤) اعـتبارات الماهية (٧٧) بعض أحكام أجزاء الماهية (٧٨) إنّ حقيقة النوع فصله الأخسير (٧٨) كيفية التركيب في الأجنزاء الحدية (٧٨) خواص الأجزاء(٧٩) لزوم الحاجة بين أجزاء المركب (٧٩) التشخص (٧٩) أنحاء التشخص (٨٠) الوحدة و الكثرة (٨٠) تقسيم الوحيدة (٨١) الاتحاد و الهوهويّة (٨٢) تقسيم الحمل (٨٢) تقسيم آخر للحمل (٨٣) بعض أحكام الوحيدة (٨٣) تستميم (٨٣) التيقابل و أقسيامه (٨٣) تيقابل السيلب و الايجاب(٨٤) تقابل العدم والملكة (٨٤) تقابل التيضايف (٨٥) تيقابل التضاد (٨٥) تتميم (٨٤) مباحث العلمة و المعلول (٨٤) أقسام العلمة الفاعلية (٨٤) نحو فاعليته تعالى مجده (٨٧) تمثيل لفاعلية النفس(٨٨) البحث عن الغاية (٨٨) دفع الشكوك عن الغاية (٨٩) العلة الصورية (٩٠) العلة المادية (٩٠) الأحكام المشتركة بين العلل الأربع (٩١) ينعض الأحكام المتعلقة بالعلَّة الجسمانيَّة (٩١) الأحكام المشتركة بين العلمة و المعلول (٩٢) مباحث الجموهر و الاعبراض (٩٣) تبعريف الجبواهبر و أقسامه (٩٣) تعريف العرض (٩٣) الكمة (٩٤) الكيف (٩٥) الكيفيات النفسانية (٩٥) الكيفيات المحسوسة (٩٧) الكيفيات الاستعدادية (٩٩)

الكيفيات المختصة بالكميات (٩٩) الملك و الجدة (١٠٠) الوضع(١٠٠) مستى (١٠٠) الأيسن (١٠١) فسي مسقولتيالفيعل و الانبفعال (١٠١) الاضافة( ١٠١) الالهيّات (١٠٢) إثبات واجب الوجبود (١٠٣) تبوحيده تعالى من حبث وجبوب الوجبود (١٠٣) تبوحيده تبعالي مين حبيث الصانعية(١٠٣) بساطته تعالى (١٠٤) تقسيم صفاته تعالى (١٠٤) إثبات الصفات الثوتية (١٠٥) عينية الصفات الحيقيقية (١٠٥) عبلمه تبعالي بذاته(۱۰۵) علمه تعالى بـما سـواه (۱۰۶) عـلمه تـعالى الفـعلى بـعد الاتحاد(١٠٤) مراتب علمه تعالى متحده (١٠٤) قيدرته تبعالي (١٠٧) ارادته تعالى شأنه (۱۰۸) إنه تعالى غاية الغايات (۱۰۹) حياته تعالى(١٠٩) بصره و سمعه تعالى شأنه (١١٠) كلامه تعالى شأنه (١١٠) الفرق بين الكلام و الكتاب (١١١) الخاتمة (١١٢).

#### مقدمة

یا مبدأ الکسل الیک السنتهی ا یا مُبدع العقول و الأرواح و کَلَّ لسانُ الکلّ عن ثنائک و أنت کما أثنیت یا ربّ عملی ن صلّ علی فاتح باب الرحمة و معلّم الحکمة و الکتاب و و آله الغرّ الولاة السساده ف

و بعد حمد الله حق حمده (محمد) هو (الحسين)النجفي فضيلة الحكمة في العلوم وكيف و هي عندأهل المعرفه و صنعه من أمره و خلقه و هذه منظومة في الحكمة و انها لدى النفوس الملهمة و هو كتاب احكمت آياته

لک الجلال و الجمال والبها و منشى، النفوس و الأشباح و ضلَّ فعي بسيداء كبيريائك نفسك لا أحصي تمناة لاولا و خاتم الرسل نبي الأمة و قائد الخلق إلى الصواب في ملكوت الغيب و الشهاده

يقول عبدالله و ابن عبده عسامله الله بلطفه الخفي تعرف من فيضيلة المعلوم المعرفة الواجب ذاتاً وصفه وسعولها المسهمة صحيفة من صحف مكرمه و فيصلت بالحق بسيناته

ما هو قرة لعين العارف و العسق بساتّباعه أحسق! مسعتصماً بسالواهب العليم و فيه من لطائف السعارف وكيف و المنعوت فيها الحق وســمتها ب(تـحفة الحكـيم)

## تعريفُ الوجود

يوصف بالاسميّ و الحقيقيّ ٢ و إنّ شرح اللفظ شأن اللغوي الآبسلفظ هسو منه أعسرف لاغسير كالرسوم و الحدود أفي النفس للسهوية العينيّه أد مساسواه عَسدمٌ أوعسدمي مناط طسرد العسدم البديل و نعلاً ايضاً عند أهل المعرفه بالذات عينُ الكون في الأعيان خناه عسن جسمع حيثياته ٢

الحدة كالرسم لدى التحقيق و ليس للوجود معنىً ماهوي فليس مفهوم الوجود يُعرف و كُسنهُه يُسعرت بالشهود بل تستحيل صورة علميًّه يسختص بالوجود طردُ العدم و ليست العسلة للسمعلول و مسركز التوحيد ذاتاً وصفه و كسونه مسطابق العنوان وليس فسى شيوته لذاته

#### اشتراك الوجود

عـــــلامة الشركة فــي الصفهوم فواحد ايـضاً نـقيض الواحـــد^ بالشك فــى مــاهية المــوجود والاتـــحاد مـقتضى الحكــايه الحسق أن صحه التقسيم و وحدة النقيض خير شاهد و لا يسزول القسطع بالوجود و ليس ما في الكون إلا آيمه عن واحد في الذات والصفات و الظـــلَ لا يـــبلغ شأن ذيـــه إذ لا تـحاكـي كـنرةً بـالذات و ليس في الشركة مين تشبيه

### زيادة الوجود على الماهية

معنيًّ عملي ساهية السوجود<sup>؟</sup> في الذهن و الخارج فيالهويّه و لا فـــــتقاره إلى الاثـــبات لصحة السلب مع الجنزئيه ١٠ فيبطل الشائع بالكليه ١١ عسن الوجسودين بىلا تىعمل إلّا مسحالاً وكسذا التسلسل

لاريب فسى زيسادة الوجبود و إنَّـــما الوحــدة و العــينيه لسلبه عنها بسلب ذاتى و السلب لا ينفي سوى العينيه و مورد البحث هي الشخصيه و لانفكاكها لدى التعقل ثم اتحادُّ الكلّ ليس يعقل

### الواجبُ لا ماهنَّةَ لهُ

فــيلزم الدور أو التــــلسل<sup>١٣</sup>

ليس لذات الحق حــدّ مــاهوي بل ذاته نفس وجوده القويّ <sup>۱۲</sup> و العـــــرضى دائـــماً مُـــعلَّلُ

### حقيقة الوجود تشكيكية واحدة

و وحدة المعنى عليها شــاهده<sup>۱۴</sup> جسنسية نسبوعية صنفيه بل هي ظلّ وحدة الحق الأحد<sup>١٥</sup> لها مبراتب بنها متحیطه<sup>۱۶</sup> عين الوجود ما له شر يک<sup>۱۷</sup>

حمقيقة الوجود حقأ واحده و ليست الوحيدة ميا هيويّه و ليست الوحـدة أيـضاً بـالعدد و همي عملي وحمدتها بسيطه و ما به التشكيك و التشريك

و وحدة الكئير منه ظاهره فليس بالمعنى الأعم بل أخص تسجليات نسير الحقيقه و قسيل بسل حسقايق مغايره و من يعقول أنها ذات حسص لأنسسها فسى هسذه الطسريقه

#### إثبات الوجود الذهني

فسمنه عبيني و منه نبوري مطابق فـى خــارج المــفهوم <sup>١٩</sup> كالوحدة الصرفة و الكليه ٢٠ في النفس لكن بوجود ظلى<sup>٢١</sup> في الحكم ايجاباً على المعدوم و أنبه تسحومن الحسضور ۲۲ و لا قسيامه بسموضوعين ٢٣ و ليس من عوارض الهبويه ۲۴ الجميم بين المتقابلات ماكان بالشائع لا بالذاتى و الجوهر المعلوم كيفٌ بالعرض و ليس في النفس له حيلول و العسلم من مقولة المعلوم فسانه مسخالف السرهان

للشيئء نحوان من الظهور و ليس للسمحال و المسعدوم و هكـــذا عـــوارض المــاهيه فالعلم بالكل وجود الكل و ليس الاعستبار بالمفهوم بل اعتبار الفرض و التقدير و ليس فيه وحـدة الاثـنين<sup>(١)</sup> فيسانه العيارض للسماهية و ليس يقتضى انـحفاظُ الذات اذ مساله تسقابل بالذات فالعلم بالجوهر كيف و عمرض بل هو عقل عاقل معقول قيل(٢) لاكيف عملي المرسوم و صحّ فــى الاول دون الثــانى إلا عسلى إصالة الوجود ٢٥ فانه إنكار ما قد اتضع ٢٠ فلم يكن مطابق الكيفية ٢٧ قسول بـ وليس بالمعقول و لا اتـــحاد للــمقولتين معنى سوى العلول بالتجرد ٢٨

و الانقلاب ليس بالسديد<sup>(٣)</sup> لا يسصع الالتزام بالشيع<sup>(٣)</sup> و الشسسيح اللازم للسهوية و الفرق<sup>(۵)</sup> بالقيام و الحصول إذ ليس ما هناك سوجودين و ليس للحصول في المجرد

# المعقول الأول و الثاني عند الحكيم و الميزاني

فالصدق فسيها لازم مفروض فذاك معقول بوصف الاول من حيث صدقه و إن خص و عم بالصدق في العقل لدى الميزاني في صدقه الشاني لدى الحكيم ماكان في العين له عروض وحيث لا عروض في التعقل و ما له العروض في العقل أعمم فكل مسعقول يسمى الشاني و بسالعروض فسيه والتسعيم

### تقسيم الوجود و العدم إلى المطلق و المقيد

يسوصف بسالاطلاق و التبقييد عملى الوجبود أو عملى المساهيه مضافاً أو محضاً بقول مطلق<sup>٢٩</sup> الحسق أنَّ منطلق الوجسود والمطلق المحمول في القضيه و العدم المطلق سلب المطلق مـــقید حـــیث تکـــون مــوجبه لاربط سلبه و لاالمعنی الأعم<sup>۲۰</sup> و الربط في الهليّة المركبه و سلبه مقيد من العدم

### الأحكام السلبية للوجود

أمر بسيط بستمام ذات مستابل للسعدم البديل له فهي بسيطة على الوجه الأتم ٢٦ فسي ذاته و لا إلى مقسم ٢٣ و الانقلاب بيّن في الثاني ٣٣ فعطلق التركيب مستحيل ٢٣ بسائذات مسنغي عن الهويّه

إنّ الوجود في تطوّراته فياته بمعتضى المعقابله فليس ذاته عدا طرد العدم من دون حاجة إلى مقوّم للخلف في الأول بالوجدان وحيينما يسمتنع التسحليل وكلّ ما يعرض للماهيّه

### تكثر الوجود بالتشكيك وبالماهية

الا بما ليس ينافي الوحده ٢٥ بالذات كالعوالم العقليه فداتها فيما به مشتركه و ليس فيها ما به تأتيلف فيانها كسرة أمر عرضي تجامع الكثرة في الماهية تخلّل فكيف الانتينية

لا يستكثر الوجدود وحده فسفي الوجود كثرة نوريه فسانها مسراتب مشكك و امتنع التشكيك في المعاني فسانها بداتها تسختلف و كثرة أخرى له بالعرض و وحدة العسقيقة العينيه إذ ليس في الوجود للماهيه

#### المعدوم ليس بشىء

بالذات لانبوت للماهيه وحيث لانبوت لا شيئيه بل الشبوت يستبع الهوية عينية تكون أو ذهنيه و ليس للصعاميهافي الأزل شهادة لما يرى المعتزلي إذ صفة العملميهالاتقتضي نبوتها بالذات بل بالعرض و أنسها واجدة لذاتها في العقل كالامكان من صفاتها ٢٩ و لاينافي الوصف بالضروره في العقل كالامكان من صفاتها ٢٩ و ليس للمعدوم في الإخبار عنه سوى الفرض و الاعتبار ٢٧ و العصقل قد قضى بنفي الواسطه و الشبهات كملها منالطه إذ الوجدود نسف الوجود فهو بنفس ذاته موجود ٢٨ وليس مصاير عبرضه الكليه في الذهن آبياً عن الشخصيه وليس في الجنس البيط الخارجي

## عدم التمايز في الأعدام

لاريب في وحدة مفهوم العدم إلّا إذا كان بسفيره اسستتم وليس للمفهوم من مصداق له تمايز على الاطلاق <sup>٢٩</sup> إذ يستقضي التسميز التمينا فاللاتناهي فسيه عسادبيّنا وحسيث ليس ميزه معقولاً فاليس عسلة و لا معلولا

 ووحدةالذاتعليه شاهده فتم إذ التحلي بوجود فعلى و الخلف من جواز عوده بدا لزوم كون الشيء قبل نفسه مماثل المعاد مثل ما انعدم و وضعه مستلزم لرفعه علىالنظام فيالثواني والأول و حشره إعادة المعدوم بل عينه باقي على وجه حسن للفيض و هو للصعود نازل حدّ هو البقاء عند العقلا لا لازم المساهيّة الكسليّه لا الجزم بالشيء بلا برهان

فلا وجودان لذات واحده<sup>۴۱</sup> و منه لا تكرار في التـجلي و ليس للمعدوم ذات أبـدا بل قيل في رجوعه لأيســه وجازأن يوجد من كتمالعدم و رفعُ الامتياز وجمه سنعه وعودشيء يقتضيعودالعلل و ليس نشر البدن الرميم و لاانعدام عند تلطيف البدن و النشآت كــــلها مـــنازل مقتضى الخروج من حدٍ إلى و الاستناع لازم الهسويّه والاحتمال مقتضي الامكان

## دفع شبهة المعدوم المطلق

لا منع عن وجوده في الذهن ٢٦ يكون عنواناً و ذاتاً عدما و لا له حكم على المنهوم إذ هو خلف أو خلاف الواقع مفروضة الثبوت عند العاقله و هي مناط النغي و الاثبات فان عقد الوضع غير بتي ٢٩٤ العدم المطلق حتى الذهني الدهني الدهني الدود ليس ما لك المحدوم لك على شبوته بالشائع بسل هو عنوان لذات باطله و الحكم باعتبار تلك الذات و الحمل فيه لابنحو البت

#### مناط الصدق في القضايا

خارجـها إن تک خـارجـيه<sup>60</sup> بمقتضى التحقيق و التـقدير وعاء صدق النسبة الحكميه نحواً من الشبوت الّا العـرضي بـــل هــو كــالقضية الحــينيّـه <sup>۴۶</sup> و همو لكل ما سواه واقع فكيف تختص بها المطابقه کے کہ و صغیر مستطر إذ لا يسوغ منع تصديق الغلط بل هم فعلى بلا إشكال فسهو بسنفسه وجسود الكملّ هناك موجود على الوجه الأتم فيسيم وإلاً لزم التسقييد

موطن صدق نسبة القضيه كمذا الحقيقية في المشهور وجاء نفس الأمر في الذهنيه لكن نفس الأمر ليس يقتضى و ليس للسذاتسي مسدخليّه و قيل نفس الأمر عـقل جـامع لكمنه لالخموص الصادقه إذ فيه مع وحدته -كمااشتهر-و قيل في الكاذب إدراك فقط و ليس عـــلم العـقل بــانفعالي و حسيت أنسه وجسود كملي و الكلِّ من حيث الرجوداالعدم فيالكذب لا يحدّه موجود

### أقسام الجعل و ما هو مجعول بذاته

و جمعل شيء شيئاً المؤلّف إذ ليست الذات لهما التخلل أو عمرضي لازم للمذات فمان إمكان الشبوت فارق بمالذات لا ماهية الموجود ذاتاً بملاريب و لا غضاضه الجعل للشيء بسيطاً يُعرف و ليس جعل الذات ذاتاً يُعقل كسذاك لايعقل جعل الذاتي و لا كسذاك المرض السفارق و الحسق مسجعولية الوجود لوسائل و الافاض و الافاض

و أنّ مسجعوليه المساهيه إذ لازم التسقرّ الوجسودي و مسقنضى تسقرّ الذات فقط و يلزم التشكيك في الماهية و جسملها عسين التسعلقيّه فسذاك كالذاتي للسمقولة كلين بالحقيقة العينيه و ليس بسين ذات والمسجعول و ليس مسن مسقولة المسضاف و لا انسحصار قبط للكلّي في

تستلزم الضرورة الذاتسيه لذاتسها ضرورة الوجود لا الوجود ليس ما سواءقط أقل مساوية الهويّة ٥٠ مسع أنسها بدونه معقوله مسع أنسها بدونه معقوله الحسملُ الأوّليُّ بسالمعقول كل معقولة لدى الانصاف ٥٠ كل معقولة لدى الانصاف ٥٠ فرد بلا جعل الوجودفاعرف ألسجعل في الوجودفاعرف ألسجعل في الوجودفاعرف المعقول في الوجودفاعرف المعقول في الوجودفاعرف المعلول الوجودفاعرف المعلول الوجودفاعرف المعلول المع

## تقسيم الوجود إلى المحمولي وغيره

ثبوت شيء كنونه المحمولي فسرابطي ناعتي يسقتضي و فسابت لنفه كالجوهر و ما عندا الحق بنه موجود و ماهو المعدود في الروابط و خُسصً بالهلية المسركبة و هنو وراء النسبة الحكمية الكل في جنب الوجود المطلق فسفى قسبال ذاتمه القدسية

و هو على قسمين في المعقول شهبوته لفسيره كالعرض و عسنه بالنفسي فاليعبر و هسو بنفسه له الوجدود فهو وجود رابط لا رابطي ما لم تكن سالبة بل موجبه ماط الاتحاد في القضيه كالذات عين الربط و التعلق ٥٥ روابط ليس لها نفسيه ما لم

#### مواد القضايا و جهاتها

وقد تسمي عنصر القضيه تسمية اللفظ بها مستجهه في النفي و النبوت بالضروره ٥٩ لا لانسعدامه و لا لأيسم أبنات فسواجب الوجود ٢٩ بل باعتبار بعض حيثياته ٢٢ غِنى و فقراً في كلام الحكما ٢٣ كلام الحكما ٢٣

كسيفية النسسبة واقسعه و في اعتبار العقل تدعى بالجهه و هسي ضرورة و لا ضروره و ليس شسعي، عسلة لنسفسه بسل إن يكن مطابق الموجود و مسمكن إن كان لا بسذاته و يوصف الوجود أيضاً بهما

#### الجهات اعتبارية

و لا لها مطابق فى المين قط و الرابطي منه فى الأذهان 56 «إمكانه لا» غير «لا إمكان له» 56 ليس نقيضاً للوجود الرابط 56 خلف و ليس ربطها بممتنع 57 يسقضي بكيل منهما التأمل 64 فيسمقتضاه أحسد الأميرين

و ليست الجهات في الذهن فقط وجسودها الرابط في الأعيان فسالحق أنّ مستضى المسقابله و هكذا رفع الوجسود الرابطي و فسرض عينيتها في المستنع والتسلسل كذا الوجوب إن يكن في العين

## أقسام الجهات

عند اعتبارها لنفس الذات <sup>64</sup> و فسيه لانسقلابه قسد امستنع و يوصف الكل بوصف «الذاتي» و ما عداالامكان «غيرياً» يقع والفرق واضع بالاالتباس يكون في الغيري عند الحكما طوراً وطوراً عدم الإباء تدعى «وقوعياً» في الاستعمال و يوصف الجميع ب «القياسي» إذ لا اقتضاء في القياسي كما بل الملاك محض الاستدعاء و بساعتبار اللازم المستحال

#### مباحث خاصة بالامكان <sup>٧٠</sup>

#### منها

فانه سلب ضرورة العدم ٧١ سلب الضرورتين بالخصوص سلب الضرورات جميعاً فاعلما في نظر التحقيق من مجال

و معنى الامكان لدى العموم عـمّ لكـــــتّه بــالنظر الخــصوصي و ثــالث و هـــو أخـص مـنهما و ليس للامكـــان الاســتقبالي

#### و منها:

إمكان شيء و كذا الذهنيه ليس إلى سواه من سبيل ليس من العوارض العينيه بل العروض فيه بالتحليل ها:

لا يقتضي مـقتضياً و مـقتضى من دون ايجاب و لا عدول<sup>۷۲</sup> و حيث أن طبعه اللاقتضا و السلب فيه عندهم تحصيلي

#### و منها:

يأباه إذ لا يقتضى المقابلا

و الاحتفاف بالضرورتين لا

من دون حاجة إلى البرهان٧٣

إلى الوجود كالغنى فيما يجب

مع فطرة العقل لفي شــقاق<sup>۷۴</sup>

عن نفسه و ليس ذا بشيء

بل هو بالذات بسيط فاعرف لا سلبها عن نفسها بالذات

يلزمه، كلا، و لا المثلين

بعين طرد العدم البديل

مطابق و صورة عينيه

يوجب محذوراً و لا تسلسلا

#### و منها:

و الافستقار لازم الامكسان بل هو عينه إذا سا قد نسب و القول بالبخت و الاتفاق و قيل: يستلزم سلب الشيء إذ ليس جعل الشيء بالمؤلّف فسنفيه يسفيد نسفى الذات و لا اجـــتماع المـــتناقضين لوحدة الحصول و التحصيل وكونها الرابط في الخيارج لا

#### و منها:

لا فرق ما بين الحدوث و البقا كذا الوجود الرابط التعلقى و لا يـقاس بـالمعدّ الفـاعلُ

فى لازم الذات و لن يفترقا ينافى الاستقلال في التحقق فسأنه عسقلاً قياس باطل

#### و منها:

و علة الحاجة في الماهيه و ليس للحدوث مِنْ عـليّه فلا يجوز سبقه بالذات و علة الحاجة علة الغنى

إمكانها و هكذا الهويّه فسسانّه كسسفية الانّسته على الوجود لامتناع ذاتسي إذ الوجود بالوجوب اقترنا

و الفقر و الغنى هما سيتاني اذ الوجوب عملةً، لا قِدمُه و العدم السابق للحادث لا فماته بمنفسه شمرط الأثر و ليس شرطاً حيث لايقارنه

فى مقتضى الوجوب والامكان ففي ثبوت الفقر يغنى عدمه يستلزم الدور كما قد أشكلا و قيده في دخله لا يعتبر لا أنسم مسقابل يسباينه

# نفي الأولوية الذاتية و الغيرية

بسلب الاولويّة الذاتسيه الداتسيه التأتسير و العسليه بسفرضه مسقتضياً للسذات لا تستقضي الوجود للماهيه من قِبَل الغير على إمكانها لا يوجد الشيء إذا ما لم يجب

المقل حاكم على الماهيه بل حيث لا تبوت للماهيه و يستحيل أن يكون الذاتي كسذاك الاولوية الغيرية فانها بالفرض مع رجحانها فصح ما إلى الحكم قد نسب

# الامكان الاستعدادي

يكسون نحوان من الامكان و هو الذي يعرض نفس الذات يستبع عددة مسن المسبادي بل هو من أوصاف ما بالقوه و ذاك عين الاعتبار الذهني وخُصّ بالمقبول ذاك الآخر لِكلَّ ما في العالم الجسماني فمنه إمكان يسمى «الذاتي» و منه ما يدعى بـ«الاستعدادي» و ليس الامكان بسعنى القوه فستلك كسيفيّة أمسر عسيني و تلك للقابل وصفٌ ظاهرٌ

ميز بضعف فيه و اشتداد فسانه حسيثية عسقليه بالذات لاالامكان الاستعدادي و ليس للامكان الاستعدادي أو بــــزواله أو الفـــعليه بل هي من صفات الاستعداد

# الحدوث و القدم

حدوث شيء كونه بـعد العــدم و العسدم السابق بالزّمان و ما يكون سبقه بالذات هو الملاك دون سيق السبب كذا الذي إلى الوجود ينسب و العسدم الاول بسالمباين و قيل للخلق حدوث دهـري فيقتضى اللاحلق سبق العدم و مسقتضي طولية السلاسل وليس بينها انفكاك فالعدم و الحق أنّ العالم الجسماني إذ مقتضى تجدد الطبايع فهي لها في كل حدٌ عدم إذ ليس للكـــلُّ وجـــود أخـر لكسنه تسجدد المسفاض لا و ليس معنى للحدوث الاسمى

و في قباله المسمى بالقِدَم يخصص الحدوث بالزماني يوجب عنوان الحدوث الذاتي فمانّه عن الحدوث أجنبي لكونه لا شيء لو لا السبب يسوصف و الاخسير بالمقارن لسبقه حسقيقة بالأمر بممقتضى تمرتب العموالم ليس سوى تنفاوت القوابيل مجامع لها فللا يأبى القدم عسقلاً و نبقلاً حبادث زماني حدوثها الشابت في الشرايع و ليس للمجموع منها القدم فالكلِّ حادث و هـذا ظـاهر يأبى دوام الفيض عـند العـقلا مع قندم الوجنود غبير الاستم

#### مرجح حدوث العالم فيما لايزال

بل همو كالذاتس للمويّه منخصص إذ لم يكن معللا وهبو كبغيره فبلا ينخصص تعقل بىل تىستلزم التسلسلا إذ ليس ترك الجود فيه مصلحه ليس الحدوث صفةً عبنيه فجعلها جعل حدوثها بلا الوقت عند بعضهم مخصص كـــذا الارادة الجــزافــية لا و هكذا المصلحة المرحّبحه

#### أقسام السيق و اللحوق

والطبع والرتبة والماهيه ومنه ببالسرمد والدهبرصف زيسادة دقسيقة رقسيقه يكسون للسحوق والمسعيّه ليس بنفسه من الأقسام و السبق بالطبع و بالماهيه و منه عنقلي بغير لَبس تسرتيبه لاسبقه بالطبع أخذاً من الباب إلى المحراب

والسبق بالزّمان والعليّه ومنه ما يدعى بسبق شسرفي والسبق بالحق وبالحقيقه وكل ماللسبق من حيثيه و السبق بالذات لدى الأعلام بل جامع للسبق بالعليّه و السبق بالرتبة منه حسى فمنه و ضعی و منه طبعی و خصص مسئله بالانقلاب

# ملاك السبق بأقسامه

السبق و اللحوق ذاتسان ما لهما سـوى الزّمـان مـقتض

إنَّ ملاك السبق في الزَّماني عين ملاك السبق في الزِّمان لكـــنّ فــي هــوية الزّمــان و في الزماني هما بالعرض

مسلاكه الفسرورة الذاتيه للسبق بالطبع لدى أهمل النظر لمساكه تسقدم بالرتبه شبوته المسعروف بالشرف لمسبق بالسرمد أو بالدهر و الشأن للستقدم الدقسيق

و السبق و اللحوق بالعليه كذاك إمكان الوجود يعتبر و المبدأ الملحوظ عند النسبه و اعستبروا للسبق بالتجوهر والفضل لا اختيار أمر فاعرف و الواقع المحض و نفس الأمر و مطلق الشبوت للحقيقي

# القوة والفعل و أقسامها

للشأن و القدرة تأتي القوة و هكدنا للسعفة الموثره و شأسها القبول في المنفعل في المنادة مسئل هيولى الفلك و تسارة كسقوة الحيوان و قد يكون شأنها القبولا و ما يكون مبذأ التأثير و قد يكون مبذأ التأثير و عادم الشعور مما قد مضى و في البسيط إن يكن مقومًا و وحورة أسوعية إن كان في و حسورة أسوعية إن كان في

و في قبال الضعف و اللاقيرَه و هنى تنعم القندرة المفسره و الحفظ أيضاً أو خصوصالأول قموة أممر خماص كبالتحرك تسقبل عدة من المعانى لكـــل أمـر كـالهيولي الأولى فے کیل میام یلا تیفاضل فسقد يكسون مسيدأ الكسثير شعور أو لا عن شعور فاعلمن مما همو كمالنفوس للأفلاك إن فيقد التيقويم يُبدعي عبرضا كالماء والنار طبيعة سما مسركّب كسما يسراه الفسلسفي

كقدرة الحيوان في المشهور و ذاك مسئل قوة النسات و فسأعل الكسثير عسن شبعور و منه ساكان بلا التفات

## سبق القوة على الفعل وعدمه

ليس بسبيقها عبليه عبيره بل بالزمان دائم الاوقات في صفة القوة للتبعض بل هي ما يقابل الفعليه بالانفعالية في المسعيّة في الانفعالية لن يجتمعا تقدم الفعل لدى الانصاف فمعليتان مسبدأ و منتهى

الفعل مشروط بنفس القدره و إن تكن سابقة بالذات و ليس سبقها عليه يقتضى إذ ليست القوم إسجابيه و لا تقاس القوة الفعليه إذ ما به القوة والفعل معاً و السبق للقوة لا ينافي إذ قوة الشيء على شيء لها

#### الماهية والواحقها

مساهية الشميء كما نسراه همو المعقول في جمواب ماهو و ليس دعوى الحصر في الجيواب عين الحسقيقية سالصواب إذ ليس شرح اللفظ معنى الشارحه كما به تقضى النصوص الواضحه و هـــى مـــع الوجـــود بــالحقيقه مـــوسومة بــــالذات و الحــقيقه<sup>(6)</sup> وكلُّها من خسارج المحمول يسوصف بسالثاني من المعقول

وإنَّـــها واجـــدة فـــي ذاتــها المـــحض ذاتـــها و ذاتـــياتها

و منا سواها ليس عنين الذات و لا مستقوّماً لهنا كسالذاتسي فمصمح سسلب المستقابلات سلباً بسيطاً عن مقام الذات بـل، فـبل لا تــهيبد للسلوب و إنّــــما التـــقييد للــمسلوب فهذه السلوب غير موجبه رفع النقيضين ولوفى المرتبه لكسنّ فسى العسوارض الذاتسيه يسقدّم السملب عسلى الحسيثيه وليس حسيئيةُ كمل عمارض حمسيئية الذات بملا معارض

## اعتيارات الماهمة

له اعــــتبارات بــمقتضاه أو لا بشرط الشمىء فيما عقلا إلَّا المسقيس مسته دون المبهم إلى سيوى الذات بسلا التساس إلا بستلك الاعستبارات فسقط عستا عسداها وبسه ينفترق لاما يسمى مقسماً أو مبهما إذ ليس الاعتبار قيد المعتبر لا كياً ما يكون الاعتبار له تسطابق الموصوف بسالكليته لوازم الوجود أيضاً فاعرف في الذهن لا الهوية الذهنية في الصدق و التطبيق بالذهنيه و ليس للخارج حيظٌ منه قبط

الشيىء إن قيس إلى سواه و هي بشرط الشيء أو بشرط لا و ليس معنى اللابشرط المقسمي و المبهم الخالي عن القياس و اللابشرط ليس بالمقسم قط و ما هو القسمي منه مطلق هسو الطبيعي بسقول الحكسما و ليس ذهمنياً كما قمد اشتهر و الاعستبارات لهسا المسقابله و للــطبيعي حــصص عــينيه و في الوجود تابع لها و في و هــــو بــــنفسه له الكـــليّـه و لا تمقاس الحمصة العمنيه إذ موطن التطبيق في العقل فقط

# بعض أحكام أجزاء الماهية

من حيث ذاتها بغير لبس لافرق ما بينهما في الأصل و منه الاختلاف في الآثار الوحظ لابشرط جنساً أخذا و مبدأ الفصل كما قد فصلا عشرضاً بالريب و لا فصلين بل قال قوم لايكاد يُعلم يوخذ تعريفاً به للأصل موضع فصل الشيء إذ لم يعرف و هو اصطلاحاً غير ما في المنطق كجوهر النفس على التحقيق

إنّ الهيولى هي عين الجنس كذلك الصورة عين الفصل و الفسرق بسينها بالاعتبار فسمبدأ الجنس الطبيعي إذا و ليس للواحد من جنسين و بيس للواحد من جنسين فسلازم الفصل مكان الفصل و ربسما لا يسمعلم المسقوم و ربسما يُسوضع لازمان في و لازم الفصل يسمى المنطقي و مبدأ الفصل هو الحقيقي

# إنَّ حقيقة النوع فصله الأخير

و فصله الأخير بــالضروره مطويّة في الصورة النــوعيه شينية الشيء بعين الصـوره و كـــل ذاتـــياته الطـــوليه

# كيفية التركيب في الأجزاء الحدّية

في الذهن ثابت كما في المرتبه و لاكذا البسيط ذاتاً كــالعرض سيمه الرحيزاء فسي المسركّبه و هكذا في العين لكن بالعرض

## خواص الأجزاء

و ذاک علة الغنى عن السبب و هو ملاک السبق بالتجوهر و باعتبار العین صفه بالغنی واحسدة ذاتاً بسغیر نکسر بالسبق و اللحوق و هو ظاهر کل الذی بشعرط شبیء عُـقلا السبق للجزء على الكلّ وجب و سبقه فسي عسالم التقرر فباعتبار الذهن يدعى بيتا و الكمل مع أجزائه بالأسر و بساعتبار لهسما التفاير واللابشرط دائم السبق عملى

# لزوم الحاجة بين أجزاء المركب

من نحو وحدة على التحقيق إذ كـــل فــعليين لن يــتحدا لالاعتبار اللابشرط(٢) وحده

لابدً في المركب الحقيقي فالافتقار بسين جنزة يه بـدا و صحة الحمل لأجل الوحد،

#### التشخّص

و لا يكاد غيره يُشخّص فضمُّها لا يقتضي الشخصيه به التميز فارق التشخصا مالم يكن مشخصاً بالذات إنّ الوجسود مسابه التشخص إذ غسيره مساهية كسليّه بل يقتضي التمييز و التحصصا فلا تبرى شخصاً من الذوات

#### أنحاء التشخص

فغي مقام ذاته شخصيته
و ليس للممكن حظ منه قط
كسلاهما يسغاير المساهيه
حاجتها إلى التشخص اعرف
يكسفيه كسالعقول بالبرهان
إلاّ مسع الامكان و الهيولي
نسفوسها الكسليّة الزواكي
مخصصات غير ما قد فسلا
و هي ثلاثة بحصر العاصر
و عندهم في الأولين منحصر

ماكان ماهيته هويته كواجب الوجود بالذات فقط إذ الوجود فيه والشخصية واختلفت مراتب الممكن في في عضها لايقتضي القبولا مثل السدترات للأفلاك و بعضها الآخر يحتاج إلى مثل المواليد من العناصر و النوع في هذاالاخير منتشر متل النوع في هذاالاخير منتشر

# الوحدة والكثرة

عيينية الوحيدة للتوجود مشهودة على التحدور حيثما يدور و لا يساوة و لا تساوة و لا تساوة و لا تساوة على الكثير صدقاً حيال الحقيقي على الآحاد و غيره بو هي من الكثرة في التعقل أعرف كال إذ كثرة المحسوس في الخيال و العقل للا في كتب القوم رسم إذ قيل: «ال

مشهودة عند أولي الشهود و لا يساوي النور إلا النور تسعدد المسفهوم لا الماهيه صدقاً حقيقياً لدى البصير و غسيره بسفرض الاتسحاد أعرف كالكثرة في التخيل و العقل للوحدة و الارسال إذ قيل: «الوحدة مالاينقسم»

#### تقسيم الوحدة

أحمق باسم الواحد الحقيقي كما عبدا الوحيدة من صفاته مسبدأه عسين تسمام الذات يسوصف ببالخصوص و العموم هو الخمصوصي الذي بــه ابــتدي وضعی او منفارق کما رُسم فهانها بهذاتها منحطه فكيف بالقسمة في الأعيان كالجسم والمقدار فاحفظ رسمه والجسم قسابل لهما بمالعرض إن كان فسى مسرتبة التمقويم جسنسية فسيصلية نسوعية کےضاحک و کےاتب و اُبیض بـــماله واسـطة اذا وُصِف له استسام عسندهم مستجهه والنسوع فساحفظه بسغير لبس للكيف والكمة فخذ منظما مصواز أو مطابق مناسب فسى كسل مسامرٌ بمقول واحمد

الواحد الحق لدى التحقيق إذ جهة الوحدة عين ذاته وكل وصف ناعتي ذاتمي ثم الحسقيقي عملي الرسوم و الواحد الشخصي أعنى العددي فحنه منا بذائبه لا ينقسم و ما هـ و الوضعى مـ ثل النـ قطه و العيقل و النيفس ميفارقان و منه ما له قبول القسمة فالكم للقسمة ذاتاً مقتض و مساهو الواحد بالعموم فيهانه ذو وحسدة ذاتسيه و فاقد التقويم يـدعى العـرضي والواحد الغير الحقيقي عُرف و باعتبار الاشتراك في الجهه مسجانس مماثل في الجنس تـــم مشـابه مــاو رُسِما فى الوضع والمضاف ما يناسب ئے الكئير في قبال الواحد

#### الاتحاد والهو هوية

صيرورة الذاتين ذاتاً واحده وليس الاتـــصال بــالمفارق كــذلك الفــناء في المبدأ لا إذ المـــحال وحــدة الائــنين و الصــدق في مرحـلة الدلاله فالحمل إذ كان بمعنى هُـرَهُو

خلف محال و العقول شاهده من المحال بل بمعنى لاتنق يسعنى به المحال عند العقلا لارفسع إنسيته فسي البين في العزج و الوصل و الاستحاله ذو وحسدة وكشرة فسانتهوا

## تقسيم الحمل

الحصمل مسنه أوّلي ذاتسي و الجصمع و الفسرق بالاعتبار فالذات في الموضوع و المحمول كالحدّ و المحدود حيث اتبحدا و إنّسه اتسحاد منهومين و إنّ يكن بالذات او بالعرض فحمل ذاتبي على ذي الذاتبي و حمل معنى عمرضي بالعرض و حمل معنى عمرضي بالعرض و ليس في المستصل الواحدني إذ ليس في وحسدة مسعتبره

ب الاتعاد في مسقام الذات كسما به نص أولوالإيصار تسلط بالإجمال و التفصيل ذاتاً و بساللحاظ قد تعددا يسوصف بالشائع عندالحكما هوية في الذهن او في العين في الكل حمل ثانوي عرضي بسالذات و هو شيايع لا ذاتي و الميز مايين الجميع مفترض مصحح للسحمل بالوجدان طوراً و طوراً لاترى المغايره

## تقسيم آخر للحمل

فحمله يرصف بالتواطي حمل بالاشتقاق في الأحق في الاصطلاح حمل الاشتقاق ما بالموطاة فخذ تحقيقه إنّ حمل الوصف كزيد خاطي و باعتبار مبدا المشتق و ليس حمل وصفي اشتقاقي و ما هو المحمول بالحققة

# بعض أحكام الوحدة

نعسبلّه أراد أنسبه يُسعد و ليس للواحد هذى الوسمه و هسو له، لغسيره لا يستند بلا مرجع على الصحيح مسراتب ليس لها تسناه بنفس ما غدت به مؤتلفه مسبداً كل غائب و شاهد فسخذه مرقاة اليه وارتـق

من زَعَم الواحد أنّه عدد كيف و للكّم قبول القسمه بسل هو مبدأ يقوّم العدد إذ في سواه وصعة الترجيح والميز في المراتب المختلفه والواحد المحض مثال الواحد واللابشرط كالوجود المطلق

#### تميم

إلاّ بـــالاتحاد فـــى الهـــويه إذ ليس هذا بالملاك الضابط تســـلسل و لا بـــه مــنوطه لا حمل في قضية الهبايّه و إن خلا عن الوجود الرابط فيليس في الهبايّة البسيطة

#### التقابل و أقسامه

بسهذه القبود لن يجتمعا من المحل والزمان والجمه كما به امتاز عن التماثل لكل نوع منه فصل مستطر

المتصوران في الذهـن مـعاً تخالف و وحدة منتجهه منه بدت حبقيقة التبقابل أنواعبه أربيعة كيما اشبتهر

## تقابل السلب والايجاب

بالسلب والايجاب كلما وصف تقابل الايجاب والسلب اعم و لا وجودي يحاذي عدما مــــلزومه إلّا التـــنافي بــــالتبع حكم متين ليس فيه من غلط فلم تكن نسبته في الخارج ثبوته في اللفظ او فــىالعــاقله والحكم في مرتبة الذات بـدا له شسرائيط بيلا متعارض و وحدة الحمل غـدت مـعتبره تمقابل الشميء و رفعه عُمر ف فمن تقابل الوجود و العدم إذ يستقابل العسمي و اللاعسي و ليس في النبقيض للازم مع وكونه فيالقول و العبقد فبقط اذليس للسلب ثبوت خارجيي و السلبُ مثلُ نسبة المقابله و ليس يسخلومنه شييء أبيدا و في القضايا صِـفْه بـالتناقض قد تمنتهي عدَّتها للعشر،

#### تقابل العدم و الملكة

سلب الوجودي عن القابل له من أحد الأنواع للمقابله همو اللمسمى «قُنية وعدما» وعسادم القموة يسخلو مسنهما و حيث أن السلب في المحمول قسيد يسمى العسقد بالمعدول

و هسو حقيقي لدى الحكيم ان يكسن القسبول بالعموم في الشخص اوفي النوع اوفي الجنس فسمى وقسته أو لا بغير لبس وخصت الشهرة بالمختص قسبوله بسوقته والشخص

#### تقابل التضايف

نموع تسقابل بسلا التباس تنضايف المعقول بالقياس لكمنه ليس عملي العموم هذا هو المشهور في العلوم تسقابل عسند أولى العقول إذ ليس في العاقل و المعقول أليس حبّ النفس بالمرغوب كذاك في المحبّ والمحبوب لاأنسه يسمقتضي طسياعه بل ما قضى البرهان بامتناعه كذا عبلي التبضاد والتبماثل وصح صدقه عملي التمايل لكن على الذاتي منها يُسحمَلُ ليس على الشائع منها يبعقل والأمر في اندراجه بـالعكس يندرج الشائع تحت الجنس

#### تقابل التضاد

تسقابل التسضاد فسيما استنعا هما وجوديان عسد الفلسفي وليس في الأجناس بل في كلّ ما والخسير والشسر بسغير مسين وحيث أنّ النوع عين الفصل و بسساعتبار غساية التسباعد و وحدة الموضوع شرط آخر

لفاية الخبلاف أن يجتمعا و عند غيره أعم فاعرف ليس له جنس قريب فاعلما ليسا بجنين و لا ضدين فاتحدا وصفاً بنغير فصل ليس لضد غير ضد واحد فيخرج الجوهر وهو ظاهر

#### فليس للخروج منه من محل

# و قيل بل يكفيه وحدة المحل

#### تتميم

أمر خفي عادم النظير و لا هناك غاية الخلاف و يستحيل ذاك في الأضداد والحصر فيها قد بندا جلياً لا مستقابلان بالمرسوم تسقابلاً بسينهما بالعرض أمناله يسقابل البشرط لا تسقابل الواحد و الكشير لا لهسما تكافؤ السضاف وكسيف والكشرة بالآحاد و ليس شيء منهما سلبياً بل متخالفان في المفهوم لكن تعدد اللحاظ يقتضي فالواحد الملحوظ منضماً إلى

## مباحث العلة والمعلول

عسلته و الافتقار يسلزمه لا أنسه الداخسل في قوامه لأجسله الصدور غاية سما فسهو هسيولاه فسخذ بسقوه والحصر فيها صبح بالضروره او هسو من متممات القابل

مصدر كل شيء او مقرّمه كذا انعدام الشيء بانعدامه و ما به الصدور فاعل و ما و ما به الفعل بنحو القوّه و ما به بالفعل فهي الصوره والشرط من مصححات الفاعل

## أقسام العلة الفاعلية

بــــلا شـــعور فـــاعل بـــالطبع . مــــيل طـــبيعي وعــــلم فـــعلا ماكسان فسعله بسيل طبعي وفساعل بسالقسر إن كسان بـلا

فساقد الاخستيار لا الشمعور وفساعل بالجبر والتسخير وليس شأنسية الاخستيار فسي غير الأخير وهو فارق وفئ عيين غيرض يبوصف ببالزياده وفسساعل بسسالقصد والاراده فسانه الفساعل بسالعنايه وإن يكسن في علمه الكفايه ليس شرطاً عند تـدقيق النظر زيادة العملم كما قند اشتهر و إن يكن رضاه محضاً قد قضي بسالفعل فالفاعل كان بالرضا و ليس شرطه خملو الفاعل عن نحو علم بالنظام الكامل مع الرضا عند أولى الدراية فــــرتما تــــتحد العــــنايه فليس قسماً في قبال الكلّ كـــــذلك الفــاعل بـــالتجلى بل بالرضا أيضاً على وجه أتم فسليس بسالدقة من عليه لكــنه إن خـص بـالصوفيه بسينهما حسيقيقة العسينيه في ذاته و هو عبلي الله شبطط

والذات مسع شسؤونها الذاتسيه بسينهم في ذاته و نصغطه تشأن الذات فسقط في ذاته و نحو فاعليته تعالى مجده الحق في على المعتزلة بالقصد و و هو بلا داع بقول الأشعري ليس الجو و فساعل بسعلمه العسنائي بوجهه المو و بالرضا في مسلك الإشراق بسما يسوا و بالتجلى لا على المعروف بسل بستا

وكسلها بسحدها مطروحه

والقصد فيه عندنا هو الرضيا

بالقصد و الداعي إلى ما فعله ليس الجزاف عنده بسنكر بوجهه الخاص لدى المشائي بسما يراه لاعلى الإطلاق بسل بتشأن يراه الصوفي لكن لكل وجهة صحيحه فالعن مضى و راض و رضا

كذا الرضا و سائر الصفات ليس سواه غاية بالذات و قصده رضاه و العنايه إذ منه ذاتي و منه فعلي بذاته له التجلي الفعلي و عامه بالذات عين الذات و هو تمالى غماية الضايات ففاعل بالقصد و همو الغماية كسذا همو الفاعل بالتجلي و مسبدأ الكمل وجمود كملي

## تمثيل لفاعلية النفس

كلّ القوى وجودها في النفس كسذا تسصوراتها مسوجوده فسالنفس كالفاعل ببالرضا لها من دون قسط و لحاظ غيايه و فاعل بالقصد عن داع عرض و فاعل بالقصد عن داع عرض و فسى الطبيعيّة من قواها و ما على الخيلاف منها يبجرى

وجسودها لها بغير لبس بذاتها في لها مشهوده فسخذه سبداً لذاك المنتهى كسمن تخيل السقوط فسقط فسالنفس كالفاعل بالعنايه منه فكالفاعل بالجبر غدا بالطبع إن وافق مقتضاها فالنفس فيه فاعل بالقسر فيا فسالنفس فيه فاعل بالقسر فيا

#### البحث عن الغاية

فانه السبدأ والنهايه علماً وعيناً فتبصَّر تبصر فيما يكون ناقص الهويّه مستكمل بالغاية المرجوَّه . الفاعل الكامل عين الغايه بـــــلا تـــقدّم و لا تأخّــر والـــبق و اللحوق و الغيريّه فـــهو لذاك فـاعل بــالقو،

#### دفع الشكوك عن الغاية

و هو لخير فيالخيال قد حدث و في الضروري لدي الانصاف لغاية كما عين التعقل بل مطلق اللذيذ كالحيواني دون الذي لم يستحقق سسببه غاية عقلية فيما فعلا و الشوق نفس ما اليه الحركه فبائدة تسعود للمشتاق جــهالة عـند اولى الدرايــه<sup>(۸)</sup> لاالشخص بل به مؤدًاه وجب و إن يكسن لنسوعه بـالعرض فى منطلق الغاية مدخليه لولاه لم تكسين له نسهايه و غیرها تیوابیع وزائیده بالذات والساقي له سالعرض بمملوغه قمهرأ إلى النمهايه تسنفك غايات عن الطبائع ليس على خلاف ما نبقول فوائد مقصودة عملي الأحمق لكلِّ فعل غاية حتى العبث كذاك في العادي و الجراف يسنبعث الشبوق عن التخيل و الخبير لا يختص بالعقلاني والخير في كلّ بما يناسبه فسحيث لا مبدأ فكبرى فلا و لا تكبون غاية المحرّك بل غاية الشوق على الإطلاق والاتفاق المدعى في الغايه فانه بمقتضى نبوع السبب بل هو ذاتي لشخص المقتضى وليس للقصد والاالروية بل التروى بعد فرض الغايه و غاية الواحد ايضاً واحده فالبعض منها غاية للمقتضى وليس شرط ما تنفيد الفايه بل للقصور او وجودالمانع فالموت و الفساد والذبول بل في نظام الكلّ كلّ ما سبق

#### العلة الصورية

لا لهسيولاه بسل المساهيه ليست لغسيره لدى النسبيه شسريكة العسلة للسهيولي و هذه شرط لدى اولي النهي فسهي بساطلاقاتها حسرية بل قبل للمبدأ صورة الصور جسسية نسوعية عسلميه لغيرها في كملمات الحكما

صورة شيء علة صوريه و صورة لحما تحلّ فيه و إن راموالها الحلولا فالجوهر القدسي فاعل لها و حيث أنه بها الفعليه فللمفارقات الصاً تعتبر و باختلاف ما له الفعلية تقال للهيئة والشكل كما

#### العلة المادية

كسلٌ مسحل مستقوم بسما و حسيث أنسهامحل الصوره و إنسسما تكسون للسماهيه لها القبول عند تدقيق النظر و عسندهم تستقسم الهسيولي و بالخصوص في هيولي الفلك و غيرها لجملة من الصور اسالهيولي فبمعناها الأعم فسقد تكسون بانفرادها بلا

يـحلّ فـيه بالهيولى وسما فهي هيولاها على الضروره من علل القوام كالصوريه بن حيث ذاتها لمطلق الهيولى بما له العموم و هي الاولى اذ نـوعه منحصر كالفلكي مثل العصير هكذا قد اشتهر لها انقام غير ما مرّوتم تعيير أصلاً بما قد فصلاً

ذاتاً بسلا تسفير أصابه في جوهر الذات بأمرجوهري إذ يسقتضي شأناً عقيب شأن كالخشب المنحوت للسرير و ذاك كالأسود عند الأبيض و ذاك كالأسود عند الأبيض و ذاك كسالآحاد للاعسداد كسان لها مسراتب الكشير فسذاك كالإجزاء للمعجون

كاللوح حيث يقبل الكتابه و ربّسما يسزيد بالتغير و ذاك كسالمني للحيوان و ربّسما يسنقص بالتغيير و قد تكون بزيادة الصفه و ربّسما ينقص أمر عرضي و قسد تكون لابالانغراد إذ بسانضمامها بسلا تسغيير في الشؤون و ما مع التغيير في الشؤون

# الأحكام المشتركة بين العلل الأربع

قد فصّلت فى كلمات الحكما و ما له القسوة و الفسعليه له الخصوص و العموم فاعلما فسى قربها و بعدها مرتّبه لمطلق العملة أحكام كما جسزئية تكون او كسليّه ذاتسية او عسرضية و مسا بسسيطة تكون او مسركبه

# بعضر الأحكام المتعلقة بالعلة الجسمانية

فى وجودها و فعلها غير خفي سوفه بسالعدمين دائسماً مسحفوفه ناهي فسي فعلها و ذاتها بما هي أثير فى مثلها شرط لدى البصير

تسجدد القوى الطبيعية فى فهي بـتلک الحالة المـوصوفه و مــقتضاه عــندنا التــناهي و الوضع فـي مـرحـلة التأثير فالوضع في تأثيرها مرعيّ مسفارق لهسا تأمّسل تعرف و هكذا في الصورة السقومه إذ ف علها ك ذات ها وضعي و حيث لاوضع فلا تأثير في والإمر ساوفي الهيولي المبهمه

# الأحكام المشتركة بين العلة و المعلول

بسيلا تسخلف له الحسمول خلف بلامنع و لا تكلف إلا المسعد فالبقاء معقولُ تكئراً بالذات بل بالعرض فيلم يسجز تسعدد الحبيثيه عن واحد و العقل نعم الشاهد يقبل علتين عند العقلا حسشة الذات بسلاحلول فيه من الخلف على منا عبلما عن غير واحد بقول واحد تحضايف العلة والصعلول فيحى المخطايفين كالكليّه عملية الشمىء لنفسه فمقط لنفسها كي تبطل الكلّيه في العين معلول بقول الحكما مفصل فسنكتفى بسالمجمل

إن تـــمت العيلة فالمعلول و في سواها ليس في التخلف واليس يبقى يعدها المعلول والأحدى الذات ليس يمقتضى إذ ذاتـــه حـــيثية العمليّه لذاك لا ـــصدر الا الواحيد كذلك المعلول بالذات فلا فيان مصعلولية الصعلول و لاوحيونان لواحيد لميا فيغير معقول صدورالواحيد ئے من المسلم المقبول ولا يستنافى عسدم العسليه والدور باطل ويكفى فىالوسط وليس للسغاية مسن عسليه وجمودها العملمي عملة و مما والقول في استحالة التسلسل

أجمل مما قاله الفارابى في الحكم كالواحد لا علَّة له ما هـ و بالذات بحكم العقلا حستمأ إلى مساهو علّة فقط حقيقة الفعل لدى الانصاف والفعل لاغسير ببلا إشكال

و ليس فسى أدلة الأصحاب و مسقتضاه ان كسلّ السلسله إذكلٌ ما بالغير سوقوف على فينتهى الكل على هذا النمط و مسطلق القسبول لايسنافي بل التنافي بين الانفعال

# مباحث الجواهر و الاعراض تعريف الجوهر وأقسامه

عيناً إلى الموضوع فهو جــوهرُ عمّا هو الحمال فموضوع همنا في جموهر الذات كما أفادوا وجوده عندالحكيم الفلسفي في جوهر الطبيعة المشتركة يكسون تسحته وليس لازما جسمم و جسزءاه بغير لبس ذاتاً و فسعلاً و به يحدد في الذات دون الفعل و هو فارق والجسم بالجزءين قبد تبقوما

ماكان موجوداً و لا يفتقرُ ثم المحل أن يكن له الغنى فسلاله ضد و لا اشتداد ولا ينافي القول بالتشكيك في بل صحّ عندنا وقنوع الحبركه و أنَّـــه جـــنس مـــقوَّم لمـــا فسمنه عسقلی و مسنه نبفسی والعقل ذاك الجوهر السجرد والنفس كالعقل همو المفارق والحيال والمحل قيد تبقدما

## ثعريف العرض

والتسابع النساعت للسمتبوع

العرض الموجود في الموضوع

فليس جناً هو للمقولي فليس بالذاتي للموجود وهي من الطبايع المحموله كمّ وكيفٌ جِدة و وضع أسماً لها فاقه كذا يسقال جنساً لها فاتها حرفه ما لم تكن طبيعة محموله أيضاً من الطبايع المشتركة خارجة ذاتاً عن الحدود

وهو من العروض والحلول إذ العسروض لازم الوجدود فما هو الحال هي المقوله اما المقولات فتلك تسع متى و أيسن فعل انسفال و ليست النسبة في النسبيه و مند بعضهم تعدّ الحركه و عندنا نحو من الوجود

#### الكمّ

الكسم مساله قبول القسمه و قيل ما يمكن ذاتاً أن يعدّ فصنه ذو حدد فكم متصل و ذوالقسرار منه كالتعليمي و خادم القسرار كالزمان واختصت الكمية المنفصله و ما يرى فيه من الضديه والاستصال ضد الانفصال و لا يسنافي عسدم الفديه

بالذات لابالغير فاحفظ رسمه بواحد و هو له أحسن حدد و منه ما ليس له فمنفصل ذاتاً و منه عادم القسرار والسطح والخط لدى الحكيم بالعدد المغروض أن لاحد له ضدية فسيه على العموم فليس في حيثية الكمية فالوع كالفصل بلا إشكال في كل نوع أحيسن الروية

ثبوت مثله لدى الانصاف تناهي الابعاد غدا مسلمًا وغيرها عند اولى التحقيق و نسفي الاشستداد لاينافي و باعتبار ما يسمى سلمًا و بــــالعوازاة و بــالتطبيق

#### الكيف

بذات كيف بغير ريبه إذ لايقم الصوت بل ينفيه أربعة في أحسن الآراء و بعضها يوصف بالمحسوس في الباب بالقوة واللاقوه فيهذه أنواعها الأصليه ماليس فيه قسمة و نسبة ولا اعستبار للسقرار فسيه أنسواعه بحكم الاستقراء فبعضها يختص بالنفوس و بعضها كسيفية مسدعوه و بعضها ما يعرض الكميه

# الكيفيات النفسانية

كسيف حسقيقي لهسا بسالذات و عسندنا نسحو وجود نوري كان الحضور واجباً أو ممكنا كسلاهما نسحو مسن الحضور بسوحدة الحسضور غير ضائر فهو حسولي لدى الأعسيان فهو حضوري لدى اولى النهى يسدعى حضورياً لدى الأجله و ليس في الحضور أقوى منه قط ما يعرض النفس من الصفات أمسرفها العلم على المشهور بل هو مطلق الحضور عندنا كذا الحضوري والاختلاف الحاضر والاختلاف باختلاف المعاني فإن تكن معنى من المعاني وإن تكن ذات لنفس ذاتها كمذلك المعلول عند العلم إذ كسونه حسيثية الرسط فقط

سُمِّي في اصطلاحهم بالفعلي فسأنه سفد تسلك الغيامه ليس بـــمعلول له إذ وســـما ليس بـــفعلى و لا انـــفعالى و كلِّ ما في النفس من صفاته و مینه میمکن و غییرواجد بسذاتسه فسهو وجسود عقلي بنذاتها فهو وجود نفسي و هو خلاف الحق حتى بالعرض للسعلم بالقوة من مجال والجمع مقتضي الوجبود وحبده زيد على التحقيق فــي احــاطته و رئيما تكون جسمانية كيفية تبعد مين أحوالها إلا بالانطواء في وجمه حسس واللاصدور حبدها المشهور فسبلا ينعم قندرة الرحيمن و همو كملذا لذاتمه عمرً وجل كسيفية بعد اعتقاد المصلحه في المبدأ الأعلى بـقول الحكـما تسغاير الصسفات فني المنفهوم

و حسيث كسان عسلَّة للسفعل كسالعلم فسى الفاعل بالعنايه والانفعالي هنو العملم بسما ومسا عداهما بالا إشكال كسعلم كبل عبالِم بنذاتيه و مسنه واجب كعلم الواجب فمنه جموهر كمعلم العمقل كذا من الجوهر علم النفس و منه ما يدعى لديمهم بالعرض وليس للموصوف بالاجمالي بل هو بالفعل بنحو الوحده و العقل مهما زيدني بساطته وعددت القدرة من صفاتها بال رتاما تكون نهانية فسقوة النهفس عسلي أفسعالها و ليس من صفاتها قبوى البدن و منا يسطح منعه الصندورُ و ليس في الواجب من إمكان بل كونه بحيث إن شاء فعل وعسدت الارادة المسرجسعة أو أنسها نسوع من العبلم كسما والحسق انسها عسلي العسموم

و لايسنافي وحسدة المصداق بالشوق تبارة واخبري ببالرضا و فيه عين ذاته القدسيه غممير صعوبة عملى رأى قمن يستلزم الشرر رذيلة سما شـــجاعة وعـفة و حكـمه يسجوز الانسيان بسها كسماله أخبص مناهى فني الشريعة بسنسبة التفريط والافسراط فسنضيلة بسين رذيسلتين شبجاعة عنظيمة في الخطر صيانة وعيفة مشتهره يسقابل الحدة والبلاهه عدالة لها نبهاية الشرف

مفهومها الحبّ عملي الاطلاق والعقل في التعبير عنها قد قبضي والحت فسينا صفة نمسيه والخُسلق مسبداً لما يبراد من فمبدأ الخمير فمضيلة ومسا والأصل فني الفضائل المهمه و منجمع الكل هني العداله و هـــــذه المبـــنزلة الرفـــعة و كسل حيدٌوسط فسي السين فالخُلق بين الجبن والتهور و هكذا بين الخمود والشره و ميا هيي الحكمة و النباهه و في قبال الجور من كــل طــرف

## الكيفيات المحسوسة

ماكسان محسوساً كما يقال إمسسا انسفعالي او انسفعال وانسفعال واستركا في الانفعال مطلقا وفي الرسوخ والثبات افترقا فسسمى الأول باسم الجنس حسيث خلاعسن شِبه ولبس و بسساعتبار سسرعة الزوال يسدعى الأخسير باسم الانفعال والنقص في اللفظ دليل النقص في معناه من حيث الرسوخ فاعرف وقسيل ليس ماوراء الشكل كيف، و رُدَّ بامتناع الحسل

فسمنه مسايكون كسيفاً مسبصراً كاللون والنور على ما اشتهرا واللسون ثبابت وليس النبور شبرط الثبوت بيل به الظهور والنور في المشهور كيف زائند و كسونه جسماً خسيال فياسد و مسنه ما يكون مسموعاً كما في الصوت بالتحقيق لاتوهما يسحدث من تنموج الهنواء القنسرع اوقنسلع بسلا ممراء لاشك فسي وجسوده التدرجي وليس عسين القسرع والتسموج وقد يكون الصوت ذاكيفيه تسوجب ميزه عن البقيه و هـــى له كـــالفصل دون الكــيف سُــــــتَّى بـــاعتبارها بـــالحرف يسنتظم الكسلام سنها ثمة لا كسلام غميره بمحكم العقلا و مسينه مسلموس له أنسواع و قسد جبرى في بعضها النزاع والقول في تحقيق هذي المسأله مسفصل في الكتب المفصله اصبولها حسرارة متحسوسه بسترودة رطسوبة يسبوسه تُسقل و خسفة، و مسا عسداهـا كــــــان الى الاصـــول مـــنتهاها و لازم الحسمرارة التمسفريق والجمع والتصعيد والتسرقيق و قــــيل إن لازم الرطــوبة الوصــل والفـصل بــلاصعوبه و قسيل بسل سهولة التشكيل والكييل جييد لدى التأميل و مقتضى الميل إلى حدالوسط بالطبع ثقل ليس نفس الميل قبط والمسيل طسبعي بسغير لبس ومنه قسري ومنه نفسي وحسيث كسان مسبدأ للسحركه يسسري إلى الطسبابع المشككه ومنه منا يسوصف بسالمطعوم يستعرف منين بسبائط الطبعوم تسمسعة أنسواع لها معلومه حمسرافسة مملاحة دسمومه

مسترارة حستلاوة حسموضه تستفاهة عستفوصة قسبوضه فسالحار والبارد والمعتدل لكسل واحد لديهم عمل و مساهو القسابل والمنفعل لطسيف او كسثيف او مسعندل السلائة تسمعمل فسي السلاله السنتج تسمعة لهما الورائمة و مسنه مشسموم هسي الروائسج ليس لكسل نسوع اسسم صسالح 

## الكيفيات الاستعدادية

كيف و الاستعداد وصف وسمه تقوى لاحدى الحالتين حيالها داخلة في الكيف الاستعدادي و لا مسن المختص بالكميه كما على التحقيق في الصلابه

قبوة الانفعال والمقاومه لا مطلق القدة بل كمالها و ليس ايسضاً قسوة الاسجاد واللين منه لامن اللمسه و هنو وجنودي لدي العنصابه

### الكيفيات المختصه بالكمئات

بالذات من عوارض الكميه وهو لهذا النوع خبير ضابطه كالمستقيم عسنه لايسفترق بل مستخالفان في النوعيه و هـ و مشكـل لدينا فانتيه كسيف له بهذا الاعتبار زاویة و هی علی ما سبقا

ما اختص بالكم من الكيفيه ويعرض الجسم بتلك الواسطه والمستدير ثابت محقق وليس مسا بسينهما ضديه والشكل ما أحاطت الحدود به بل هو نفس هيئة المقدار و منتهى الحدّين عند المستلقى

معنى مقولي ســوى مــا فــصلا لا يسقتضي منقولة في البين كالزوج والفرد من الكيف يعدّ والخلقة الشكل مع اللمون فملا والجسمع ما بين المقولتين و ما يكون من عوارض العدد

#### الملك و الجدة

حاصلة من المحيط فانتبه به يكون الأين في قباله بل حالة نسبية كما حكى و منه كالانسان في ثيابه مـــقولة فــانّه لن يــعقلا إضبافة توصف ببالإشراق فسانه مسضاف اعستباري

الملك هيئة لما أحيط به ينتقل المحيط بانتقاله وليس عين نسبة التملك فسمنه كبالحيران فسي إهبابه والملک لیس فیه جلٌ و علا بل هو عين فعله الإطلاقي كذلك الملك بالاعتبار

#### الوضع

تعرض للجسم بنسبتين لا نسبة الأجزاء فسي ذواتمها فسعلاً وقسوة بسغير مسنع وضع منقولي عملي المختار يجرى التضاد فيه عندالحكما

الوضع هيئة بعير مين مابين الاجتزاء الى جهاتها فحنه بالطبع و لا بالطبع و ليس للسنقطة والمعدار و يقبل الشدّة والضعف كـما

لا نسبة النسيء إلى الزمان فى طرف منه على ما قد رأوا و مسنه ايسضاً كالتوسطيه من جوهر او عرض او حاله مستاه عسين كونه الزماني و هم يعم الكون في الزماناو و منه ما يكون كالقطعيه مسوضوعه الطبيعة السياله

# الأين

يعرض للموجود في الأعيان فسانه يسزول و هسو بساق و مسنه شخصي بغير لبس كذلك التشاد من طباعه الأين كون خاص فى المكان و ليس عينه على الإطلاق فمنه نوعي و منه جنسي و يجري الاشتداد في أنواعه

# في مقولتي الفعل والاتفعال

مسؤثراً آناً عسقيب آن آناً فآناً لاقسبول الأنسر بل كان كل منهما عينيًاً بلا تسلسل كما توهما وليس بالذات ولكن بالتبع و منه إيضاً فيهما قد اشتهر الفعل كون الجوهر الجسماني والانسفعال حالة التأسر والانسفعال حالة التأسر وليس شيء منهما ذهنيا جعلهما يجعل موضوعهما والاشتداد قبيل فيهما يقع كذلك التضاد فهو للأثر

#### الاضافة

مــــقومٌ له بـــــلا خــــــلاف ا فـــــانّها بــــــذاتـــها مــضافه تكسرّر النسبة في المضاف مبنه حسقيقي هبي الاضافه

و منه ما يعوصف بالمشهوري و هنو من الحقايق العينيه لكني الابتوجود مستقل و الانسعكاس لازم الاضافه والطسيرفان المستضايفان في الجنس والنوع و في الشخصيه والاتصال في الزمان يجدي و ليس للواجب في صفاته بيل الاضافيات عنوانية

كالأب و الإبن على المشهور ليس من العوارض الذهنيه و كيف و هو بالقياس قد عقل و لو بسحرف نسبة منضافه فسي كذاك في القوة و الفعليه في السبق و اللحوق منه عندي مقولة أصلاً لقدس ذات من الاعراض الامكانية

# الالهيات

# إثبات وأجب الوجود

ما كان موجوداً بذاته بلا و هيو بنذاته دليل ذاته يقضي بهذا كلّ حدس صائب لكان إسا هيو لامتناعه أو هيو لافتقاره إلى السبب فالنظر الصحيح في الوجوب وللسوجود تسارة نفسيه و تارة حيثية الربط فقط لا للزوم الدور و التسلسل

حيث هو الواجب جل و علا أصدق شاهد على إثباته لولم يكن مطابق للواجب<sup>00</sup> و هو خلاف مقتضى طباعه والفرض فرديته لماوجب<sup>97</sup> من حيث الاستقلال في الهويه وامتنع الربط ولانفسي قط بل للزوم الخلف بالتأمل

حسشة الذات فسلا عسلته

إذ مسافر ضناه مسن الربطية

# توحيده تعالى من حيث وجوب الوجود

ممفتقرأ والخملف منه قمدبدا إذ لم يكن له بوجه فاقدا صرف وجبوده دليل وحبدته عن ابن كمونة والحق ظهر

مالم يكن وجود ذات الواجب صرفاً و معضاً لم يكن بواجب إذ كل محدود ببحد قيد غيدا و ليس صرف الشي إلا واحدا فهو لقمدس ذاته و عزته و منه يستبين دفع مــا أشــتهر

# توحيده تعالى من حيث الصانعية

بعين الاستقلال والنفسيه و محض ربط بالوجود المطلق تبوقف عبلي استحالة الخبلا عين ظهور وأجب الوجود ظيهوره فيضلأ عين الميظاهر بسينونة مضافة إلى الصفه كــما بــه نــصّ إمـام المـلّه لاغسيره فسى هذه الطريقه تشأن الظماهر فسى ظمهوره يسقابل الوجبود عبندالحكما قدرة عين العارف الوحيد وجمسوبه لذاتم القمدسته و ما سواه ممكن تعلقى فسميدأ المسمكن واحد ببلا والربط في مرحلة الشهود و لا يسعد فسي قبال الظاهر له كماعن عين أهل المعرقه لا أنـــها بـــبنونة بالعزله فالحق موجود على الحقيقه و فسعله و هسو تنجلي نبوره لا أنسه تشأن الذات بسما و هـــــذه حـــقيقة التـــو حيد

#### بساطته تعالى

شابتة فسهرفه بسها أحق فسيستحيل مطلق الجزئية وهو منافي للوجوب الذاتي من أن يكون جوهراً او عرضا كلاهما صرف بلا إشكال كلا و لا في مطلق الصفات وجوبه في الكلّ من جهاته

بساطة الوجود فيما قد سبق و ليس للواجب من ماهيّه إذ لازم الكسل افتقار الذات فجلً شأناً و به العقل قضى وجسوده و وصفه الكمالي ليس له مشارك في الذات فسمتضى وجوبه لذاته

# تقسيم صفأته تعالى

صيفاته الكاملة العليه إم المسالية المسلية المسالية المسال و الكامال و المسال و المسال و المسال و المسالية المسالية المسالية المسالية و المسالي

إسا تسبوتية او سسلبيه مسراتب الجلال والجمال بالاعتبارين بسلا كلام إسا شوون فعله او ذات كالملم والقدرة والحياة و تلك عين الذات ايضاً فاعلما و هي على الذات الديهم زائده حداً لها و إن تكن بشرط لا كسلب الافتقار والإمكان

#### إئبات الصفات الثبوتية

فثابت لواجب الوجـود لاشكّ أنّه من الكــمال يكفيه في وجوبه إمكانُه بلا وجود كامل بالذات كلّ كمال كان للموجود و ما يُسمّىٰ صفة الجمال و مثله فيه تعالى شأنـه كمف و لاكمال للذوات

#### عينية الصفات الحقيقية

تسجليّات ذاتسه لذاتسه في غيب ذاته بوجه لائق حقيقة فانظر بعين المعرفه فكونه كلّ الوجود فرض مطابق للكلّ من صفاته هو الخلوّ في مقام الذات كيف و منه ينشأ الكمالُ عن الصواب عندنا بمعزل

شؤون عين الذات من صفاته فسانه حقيقة الحقائق وليس ما عداالوجود للصفه وحيث أنّه وجود محض فهو بسنفس ذاتمه لذاته ومقتضى زيادة الصفات ويستحيل فيه الاستكمال و هكذا نيابة المعتزلي

#### علمه تعالى بذاته

ف ذات حاضرة لذات معنى سوى حقيقة الوجود مبيداً كلل عالِم بالذات لذات لذات إذ هو نور النور بمقتضى التضايف المرسوم

تجرّد الواجب من صفاته و ليس للحضور والشهود و هو تعالى للوجوب الذاتي فسذاتسه أحقّ بالحضور و وحدة العالِم والسعلوم

### أتى على طبق صريح العقل

# بل هو علم لصحيح النـقل

# علمه تعالى بماسواه

بكل معلولاته محيطه كسل الوجود كلة الوجود والذات عين هذه الحيثيه حضور ذاته على رأي قمن تعلم إذ لها وجود عرضي فسلا أتم منه في العلية الحيقيق العينية الحيقيق العينية كما ذكرنا أصدق الأقوال

صرف الوجود ذاته البسيطه فسانة كما اقتضى الشهود وهسو له العساية الذاتسيه فمبدأ الكلّ ينال الكلّ من لكسن مساهيّاتها بالعرض و علمه صرف على العينيّه فسذاته بمقتضى الجمعيّه و صرف علمه له التفصيل والقول بالتفصيل في الجمعيّه

#### علمه تعالى الفعلى بعد الايجاد

أقوى حضوراً منه عندالعقلا و ربّما يدعى بعلم فعلي والفرق معلوم بغير منع فعلمه الفعلى نعتُ زائد ايجادة عين ظهوره فـلا هذا حضور في مقام الفـعل فكلّ موجود بـنحو الجـمع وجوده علماً و عيناً واحــدُ

#### مراتب علمه تعالى مجده

بما سواه في مقام الذات

عناية الواجب علم ذاتسي

في القلم الأعلى غدت مطويه عقل العقول أعظم الأرواح علومه بالفرق والتفصيل نفس لها العموم و الكلية ولوحها المحفوظ عن تغير بالفرق لا بالجمع نقش الصور و منه عنوان البداء آت أخيرة المراتب العلمية

قسضاؤه علومه الفعليه والقلم الأعلى في الاصطلاح وسائر الأقلام والعقول و لوح تلك الصور العقليه و عالم المثال لوح القدر و هوكتاب المحوو الاتبات و الصور الكونية الجزئية

# قدرته تعالى

و هسي له نسابتة مسن الأزل فسي ذاتسه فسأته نسقصان للسندات بالضرورة الذاتسيه لاوصف الامكان على المختار بسالعلم و القسدرة والمشسية فسي الاختيارية بالبرهان مسن نسور ذاته ينيض النور كالعلم عين ذاته الفياضة فسهي مسحيطة بكل ذرَّه فسدي المحيطة بكل ذرَّه في مسحيطة بكل ذرَّه في المحيار تحت الاختيار فسي مسحيطة بكل ذرَّه في مسحيطة بكل ذرَّه في مسحيطة بكل ذرَّه في مسحيطة بكل ذرَّه في الاختيار تحت الاختيار تحت الاختيار في المنافسة في مسحيطة بكل ذرَّه في المنافسة المنافسة الاختيار تحت الاختيار في المنافسة في ال

قدرته بسحيث إن شاء فعل إذ ليس قسوة و لا إمكسان بسل النعوت كملًها فعليه و ليس في الوجوب من إيجاب بل هسو في قبال الاختيار و الاخسستيارية بسالكليه فسهو بسنفس ذات قدير والاخستيارية في الإفاضة و قدرة الواجب صرف القدرة إلى ليس انستهاء كملً قدرة إلى والفعل موصوف بالاختياري

و ربسطه كسربطه المشهود شسرك قسلا تسفويض للعباد بسينهما أمسرو إن دقّ وجسلً و نسسبة الايسجاد كسالوجود و دعوى الاستقلال في الايسجاد فسمع لاجسر و لا تـفويض بــل

# إرادته تعالى شأنه

إرادة الواجب حت و رضيي منفهومها ينغايرالعبلم بنما و إنَّـــما الوحسدة والعــنبه و العبدأ الكامل خير محض فسنذاته منحبوبة لذاتمه و حسبتها يعين حبّ ألذات و حسبتها بالفرق حبّ فمعليّ والحكم بالحدوث فيالاخببار إذ المسراد فسى مسقام ذاتسه والأمر و النهى على القولالأسد والفسعل بالارادة العسزميّه و حيث أنَّ الذات مرضيَّ بـها و هو وجود مطلق کما وصـف و لا يكبون الشبيِّ إلَّا عبدما و عسالَم الأمسر هنو القنضاء

لا الشوق فالعقل بمنعه قبضي هو الصلاح عند جـلّ الحكـما في واجب الوجود في الهويّه وحبّ صرف الخير حستمفرض و مسنه حسيَّه لمعلولاته بالجمع لابالفرق حبّ ذاتى فانه كالعلم عين الفعل غـــيريّة الذات لها جــليّه فى مىثلها جار بىلاإنكار في موقع التكليف تشريعيه ليس سوى الذات و معلولاته إرادة عسسزمية كسما ورد يسراد لا الذاتية الحستميه فسفعلها كبذا لدى اولى النبهي وكسونه خبرأ بديهيأ عُرف فليس بالذات مرادأ فاعلما لابسدعَ في أن يبجب الرضيا فكلَّه خير على الوجه الأتم فالفرق ما بينهما مرضيًّ ففي الرضا بحدّه المحذورُ إذ هــو نـور لا تشـويه الظُـلَمْ و عـالم الخـلق هـو المـقضيُّ فــــانه تــــصحبه الشــرورُ

# إنّه تعالى غاية الغايات

طبق النظام الكامل الرباني فليس أجلى منه في الظهور و في الجميع حِكَمَ منيعه إلى ربّك مستنهاها ليس على الإطلاق حتى بالعرض وحصرها في غاية الفايات نسقص كسمالُ عِزْه يأباه أو نسقصه أو هو لا اقتضاء له و هسو تسعين و لا مستين و لا مستين و محض جود

إنّ السظام الحسين الامكاني فسانّه ظهور صرف السور و كسيلٌ مسصنوعاته بسديعه و غاية الكيلٌ الذي سواها والقصد من نفي زيادة الغرض بل نسفي كيل غاية بالذات في أن فرض غاية سواه وليس يجدي غرض الإيصال إذ هو إنّا يستتضي كيماله و ماعدا الأخير نقص بيّن فكيلً فسعل واجب الوجود

### حياته تعالى

أشرف ممنا همو فعى بىريته وكل تسركيب اوامستزاج و الفعل فى الكلّ بالاشتراك حياته كعلمه و قمدرته يسجل عسن كيفية المزاج بسل الحياة مبدأ الادراك تفاوتُ المصداق في المرسوم في غيره كيفيةٌ كما اشتهر و لا يسنافي وحدة الصفهوم فسفيه عسين مبدئية الأثبر

## بصره واسمعه تعالى شأنه

إذ هو متوجود له منا ينبصره و إن يكن تفاوتت أطواره يحقق السمع له فانتبه بكمل جمزئيات معلولاته كبحال حسيوان ينغير لبس فسلم تكن لواجب الوجود

شهوده للمصرات بصره و نيل كلّ مبصر إيصاره كذا ارتباط كلّ مسموع بــه والكلّ غير علمه في ذاته والذوق والشم كما فياللمس ليست من الكمال للوجود

# كلامه تعالى شأنه

إنَّ الكلام فيه ذو شوون و هيو ظيهور ذاتيه للذات يعرب عن حقائق مكنونه و مطلق الكلام في المشهور فليس في دعوى الكلام النفسي لكنه ليس مراد الأشعرى و مسته فسعلی له مسراتب إذ كلَّ فعل عند أهل المعرفه و فـــعله كــلامه كــما وَرَدْ 

فحنه ما لغييه المكنون يُدعى لدينا بالكلام الذاتي في ذاته عن غيره مصونه ما هو معرب عن الضمير و فسی قسیامه بسه من بأس فــانه بــمثله لم يشــعر معربة عما اقتضاه الواجب يعرب عن مكنون إسم أوصفه و هو لهذا المدعى خير سيند أتسمها حسقائق عقلبه تسرى لها نقصاً و لا تبدلا وكلّ ما في الملك ايضاً كلمه في عالم الأجسام أفعالاً سما وكسلّ واحد كالام الربّ هي الحروف العاليات و هي لا والمسلكوت كمامات محكمه فسعالم النفوس أسماء و ما و مسنه لفسظى و مسنه كتبى

### الفرق بين الكلام و الكتاب

بسين الكلام منه و الكناب فكسل مموجود من الكلام و الكل من حيثية القبول وبساعتبار عباكم الأمر فبقط و عالَم الخيلق كـتاب مـحض وللكسلام باعتبار الجسمع فسباعتبار الجسمع بسالقرآن وجوده الجمعي في اعلى القلم وجسوده الفرقي و التفصيلي و إنّ فسمى دائسرة الوجسود و بــــالنبى المــصطفى والآل و أوّل المــــراتب العــــقليه فسما وعماه قبلبه ميمًا وعمى و غيره ليس على هذا النمط و لاختصاصه به كما علم

فسرقٌ لدى العسارف يباللباب من جهة الصدور و القيام كستابه عسند اولى العمقول كسلامه فسأنه بسلا وسبط والجمع في ذي الجهتين فرض والفسرق وصفان بغير منع يُدعى كما في الفرق بالفرقان فيه انطوى كل العلوم والحكم فى غيره من سائر العقول قبوسين للنزول والصعود قد خُستمت دائرة الكمال هـــى الحـقيقة المحمديه يكسون قسرآناً و فسرقاناً معا بل كلِّ ما أوتى فرقان فنقط يقول: أوُتيت جوامع الكلم

#### الخاتمة

باسم النبي خاتم الرساله و خصّه بعلمه و حكمته

و خصه بعدمه و حصمه و رائه في سرّه

فیا من اصطفاه من بسری*ته* صلّ علی محمد و عترته

و قد ختمت هذه المقاله

التعليقات للحكيم العلامة الدكتور مهدى حائرى يزدى (طاب ثراه)

#### فهرس

#### (الموضوع و الصفحة)

فضيلة الحكمة (١١٨) اقسام الحدّ (١١٩) حقيقة الاشياء بالوجود (١١٩) طسريق معرفة الوجود، الشهود (١٢٠) نـوع الاضافة بـين العـلة و المعلول( ١٢٠) المغايرة في الوجود، بالتشكيك الخياصي (١٢١) غناء واجب الوجود عن جميع الحيثيات (١٢١) نقيض الواحد، واحدُّ (١٢٢) الزيادة بمعنى المغايرة (١٢٣) عدم صحة السلب الذاتي (١٢۴) بطلان السلب الشايع (١٢۴) ارتقاع حيثيتَي التقييدية و التعليلية عـن الحـق تعالى(١٢٥) الواجب لاماهيةً له (١٢٥) عينية الوجود و الماهبة في اللَّه تعالى (١٢٤) مسئله الوحدة و مفهوم الوحدة الحقة الحقيقيه( ١٣٠) ظلّية الوحدة العددية (١٣١) بسياطة حيقيقة الوجيود (١٣٢) معنى التشكيك(١٣٣) الوجود اعمُّ من الظهور و البطون (١٣٥) دليلٌ لإنبات الوجيود الذهبني للاشبياء (١٣٤) عبوارض المناهبة هي المبعقولات الثانية(١٣٨) الوجود الظلِّي (١٤٠) اعتبار الفرض و التقدير (١٤١) وحدة الاثنين و القيام بموضوعين (١۴٢) العروض للماهية لا للــوجود (١۴٣) شرط سداد الانقلاب (١۴۴) عدم الصحة بالشبح (١۴۴) لزوم الشبح لِلهويّة (١٤٥) عدم الافتراق بين الحصول و القيام الحلولي (١٤۶) عــدم المطلق عوض العدم المطلق (١٤٧) سلب الربط أو ربط السلب؟ (١٤٧) لا

سبيلَ الى تركّب الوجـود (١٤٧) لايـحتاج الوجـود الى المـقوّم (١٤٨) الوجود لا ينقسم (١٤٨) نفي الجنس و الفصل عن الوجود (١٤٩) الكثرة التي لا تنافي الوحدة (١٤٩) كونها واجدة لذاتمها (١٥١) لا يُسخبر عسن المعدوم (١٥١) حاجة الوجودات الامكانية الى الحيثية التعليلية (١٥٢) اضافة مفهوم العدم المطلق الى الثبوت الاضافي (عدم التمايز في الاعدام)(١٥٢) امتناع إعادة المعدوم (مسئلة اعادة المعدوم) (١٥٤) مسئلة المعاد (١٥٥) الوحدة الحقّة الظلّية لا تتكثر و الوحدة النـوعية لا تأبى عن الكثرة (١٥٧) رجوع الوحدة الظلّية الى صرف حقيقة الوجود (١٥٨) العدم المطلق موجودٌ في الذهن (١٥٨) القضايا اللابنيّة عند صدر المتألهين (١٥٩) تبديل مناط الصدق بموطن الصدق (١٤٢) اشكالٌ على مناطية نفس الامر (١۶۴) التناقض في السؤال عن مجعولية الوجود (١٤٧) مجعولية الماهية توجب اتصافها بالوجود ( ١٧٠) التقرّر هو الوجود ( ١٧١) امتناع التشكيك في الماهية (١٧١) وجهُ آخر لعدم مجعولية الماهية (١٧١) دلالة عدم مجعولية الماهية على التكثر فيها (١٧٢) هـل يـصح اندارج كل الماهيّات في مقولة الاضافة؟ (١٧٢) الساهية لاتقتضى الانحصار (١٧٤) الوجود الرابط و اختصاصه بالهليّة المركبة (١٧٥) غيرية النسبة الربطية التركيبيّة والنسبة الحكميّة الاتحادية (١٧٧) لاسكن معرفة الوجودات الامكانية الا بمعرفة باريها (١٧٨) شأن التدلِّي و الاضافة للوجودات الامكانية (١٧٩) معنيي الضرورة و اللاضرورة (١٨٠) عـدم امكان عليّة الشيء لنفسه (١٨١) حاجة الوجودات الامكانية الي حيثيّتي التقييدية و التعليلية (١٨٣) معنى ضرورتي الذاتية و المطلقة (١٨٤) معنى ضرورتي الذاتية و المطلقة (مكرر) (١٨٧) امتناع خلوّ الشيء عن المواد

الثلاث (۱۸۸) لا وجود للروابط و النسب (۱۹۰) المقابلة بين قبضيتين: «امكانه لا» و «لا امكان له» (۱۹۱) نقيض الوجود الرابط (۱۹۳) القضايا المركّبة التي تحمل عليها عناوين موضوعاتها (۱۹۵) انّ الوجود الماحمولي يستلزم خلف معنى الامكانية (۱۹۶) الوجوه الثلاثة في الانتساب و التوصيف (۱۹۷) الامكان بعمنى الفقر (۱۹۸) التأمل في تفسير الامكان مطلقاً بسلب ضرورة العدم (۲۰۱) الامكان الخاصّ بعمنى السلب التحصيلي (۲۰۲) نحو ارتباط الافتقار الى الامكان (۲۰۳) نحو ارتباط الافتقار الى الامكان (۱۳۰۳) نحو ارتباط الافتقار الى الامكان (۲۰۳) في اثبات واجب الوجود (۲۰۷) في اثبات واجب الوجود (۲۰۷)

#### فضيلة الحكمة

ق له:

فضيلة الحكمة في العلوم تعرف من فضيلة السعلوم اتول: و هو كما قيل: الحكمة اشرف علم باشرف معلوم امّا كونها اشرف العلوم في حدّ ذاتها من دون النظر الى المعلومات فلانٌ موضوع الحكمة هوالوجود العطلق و على ما هو التحقيق في فلسفتنا هو مطلق الوجود لاالوجود المطلق. فوجود موضوعات كلّ العلوم، سواء كانت رياضياً او طبعياً، يفتقر الى الحكمة افتقار المعلول الى علّته و معلوم ان العلّة اشرف من المعلول كما هو المستبين في وجه اشرفية البرهان اللتي من الإنّي و كما هو المفروض في قاعدة «امكان الاشرف». و من هنا يعرف انٌ فضيلة الحكمة في العلوم على هذا الوجه لامناط لفضيلة المعلوم مطلقاً كما هو الظاهر من كلامه هذا.

و الحق ان الحكمة ذات فضيلتين: فضيلة ذاتية و فسضيلة من جهة المعلوم و ذلك لان العلم وجود ذهني للمعلوم و كلّ ما يصح على المعلوم يصح على المعلوم على الصورة العلمية بلحاظ اتحادبين الوجود الخارجي و الذهني. هذا كلّه فيما اذا كان المراد بالعلم، العلم الحصولي الارتسامي و امّا العلم الحضوري فاشرفية العلم عين المعلوم الحضوري الاشراقية العلم لان العلم عين المعلوم الخارجي في العلم الحضوري الاشراقي.

۲

### اقسام الحدّ

قوله:

الحدّ كالرسم لدى التحقيق يوصف بالاسميّ و الحقيقيّ اقول: قال الشيخ في النجاة: «الحدّ خمسة اقسام حدُّ اسمى و حدُّ كامل هو تمام البرهان و حدُّ هو نتيجة البرهان لاعلل لها و لااسباب» (١).

. . .

#### حقيقة الاشياء بالوجود

قوله:

وليس للوجود معنى ماهوي وإنّ شرح اللفظ شأن اللغوي اقول: هذه اشارة الى انّ تعاريف الوجود لا يقع لافى جواب ما الحقيقية و لا فى جواب «ما» الشارحة ايضاً سؤالٌ عن ماهية الشيء و لكن قبل العلم بوجودها و «ما» الحقيقية سؤالٌ عن الماهية بعدالعلم بوجودها و ذلك لانّ حقيقة الاشياء أنّما هي بالوجود و ما لم يعلم وجود شيء من الاشياء لا يعلم حقيقته و الحاصل لمّا لم يكن للوجود ماهية فلا يمكن ان يكون له سؤال بدها» الحقيقة و لا بوها» الشارحة و السؤال عنه ليس الا بوها» اللفظية.

١. الشيخ ابوعلى سينا، النجاة، ص ١٤٠.

Ŧ

#### طريق معرفة الوجود، الشهود

قوله:

و كُنهُه يعرف بالشهود لاغير كالرسوم و العدود اترل: إن اراد بكنه الوجود كنه حقيقة الوجود المطلق اى الوجود كلّه فلا يمكن أن يعرف اصلاً حتى بالحضور والمشاهدة الآيلة تبارك و تعالى فائه يعرف ذاته بالحضور العينى، لانّه بسيط الحقيقة و بسيط الحقيقة كل الاشياء، بهذا الحضور العينى لذاته، ثم يعلم معلوم به بالحضور الاشراقى. و النفس أيعرف ذاته بالحضور العينى و يعلم معلولاته بالحضور الاشراقى و ان أراد بكنه الوجود كنه بعض مراتب الوجود فهر و أن كأن صحيحاً لان الانسان يعرف كنه ذاته بالعلم الحضورى و يعرف ربّه بالفناء فى ذاته تعالى بقدر وسع وجوده الفانى فى التغنى فيه، ألا أنَّ هـذا ليس العلم و العرفان بكنه تمام الوجود فان الكلام فى تعريف حقيقة الوجود بتمامها لا فى حقيقة بعض مراتبه.

# نوع الاضافة بين العلة و المعلول

قوله:

و ليست العلم للمعلول مناط طرد العدم البديل اقول: ان كان مراده بهذا الكلام اضافة، العلة الى المعلول وكون الاضافة اضافة مقوليّة فمعلوم انّه لاتكاد تكون تلك الاضافة التى من المقولات المعقولات مناطاً لطرد العدم البديل لانّ انضمام ماهية الى ماهية اخرى لايوجب طرد العدم البديل. و لكن العليّة و المعلوليّة من احكام الوجود و الاضافة بين العلّة و المعلول اضافة اشراقية، فان كان الامر كذلك يصير مناطيّة اضافة العلة للمعلول لطرد العدم البديل من الضروريات.

۶

# المغايرة في الوجود بالتشكيك الخاصّي

قولد:

و هو صدار الوحدة السعتبره في العصل بل كانت به المغايرة اقول: لابد ان يكون مراده بالمغايرة في الوجود و بالوجود هي السغايرة بحسب مراتب شدة الوجود وضعفه و هي المغايرة بالتشكيك الخاصي الذي يكون مابه الاشتراك و الوحدة عين ما به الامتياز و الكثرة و ذلك لا يكون الا بعد ثبوت اصالة الوجود، فكيف يصبح الاستدلال به لا تبات اصالة الوجود، فكيف يصبح الاستدلال به لا تبات اصالة الوجود، هذا كلّه لو كان المراد بالمغايرة، المغايرة بالتشكيك و اتنا لكن المراد مطلق المغايرة او المغايرة بين الماهيات و هو اجنبي عن المقام بما هو المشهور بان الوجود مناط الوحدة والماهية مثارالكثرة.

٧

### غناه واجب الوجود عن جميع الحيثيات

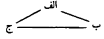
قوله:

و ليس فى ثبوته لذات. اقول: هذا جواب عن السؤال المعروف و هو انّه اذا كان الوجود بــما هــو وجود، سواء كان و اجباً او ممكناً. تمام الموضوع لحمل صفته الاشتقاقى و هو موجود عليه و كان الوصف بحال ذاته لا بحال متعلقه فيصير كل موجود واجباً بذاته مستغنياً في صحة هذا الحمل عن كل ما هو غير ذاته. و الجواب أن صحة الحمل الذاتي في جميع الوجودات يوجب فنائه عن الحيثية التعليلية و واجب الوجود هو الوجود الغنى عن جميع الحيثيات.

# ۸ نقیض الواحد، راحدً

قو له:

و وحدة النقيض خير شاهد فواحد ايضاً نقيض الواحد والآ اقول: انّ من المسلّمات في الحكمة النظرية انّ نقيض الواحد واحد و الآ ارتفع النقيضان، و بيانه ان كان نقيض الواحد اكثر من واحد فلّنا ان نفرض انّ نقيض الف كل واحد من ب و ج و هو مشهود في هذا الشكل:



و ان كان الربط بين ب و ج الملازمة المنطقية بحيث انَّ ب و ج كانا متلازمين في الوجود اسّا ان يكونا معلومين في الوجود اسّا ان يكونا معلولين لعلة واحدة او احد المتلازمين علّة و الاخر معلول، في في كلا القرضين يكون امرواحد مشترك في السنخية بين المعلولين لعلة واحدة او العلة و المعلول و هذا الامر الواحد هو النقيض الصقيقي لألف فكان نقيض الواحد واحداً لاكثيراً، كماهو المفروض و هذا خلف ما فرض لانَّ

كلِّ واحد من ب و ج يكون مصداقاً لهذا الامر الواحد المشترك. هذا كلِّه ان كان الفرض انَّ ب و ج اللذان يعدّان نقيضان لألف متلازمان في الوجود و امَّا لو فرضنا أن ب و ج ليسا من المتلازمين في الوجود بل الرابطة بينها ليست الا رابطة اتفاقية و معنى الرابطة الاتفاقية انه يمكن ان يبتقفا في الوجود في آنِ واحدٍ و يمكن أن يفترقا في الوجود في هذا الآن امّا أذا أتفق انهما يتفقان في الوجود في أن واحد فلا كلام فيه، و امَّا اذا اتَّ فق انهما يختلفان في الوجود بان كان احدهما موجوداً و الاخر معدوماً فليفرض انّ الموجود ب و المعدوم ج. ففي هذا الفرض امّا ان يكون الف مــوجـوداً و الحال ان ب، الذي نقيضه موجود ايضاً في الحال فهو اجتماع النقيضين اعنى الف و ب و امّا ان يكون الف معدوماً في حال انّ نقيضه الآخر، اعنى ج، ايضاً معدوماً فهو ارتفاع النقيضين و لمّاكان لزوم كلا المحذورين امراً اتفاقياً ممكناً بالامكان الخاص فلزوم اجتماع النقيضين و ارتفاعهما اتّما هو ممكن و معلوم أنّ امكان اجتماع النقيضين و ارتفاعهما كنفس اجتماع النقيضين و ارتفاعهما محال، و هكذا اذا فرض ان الموجود ج و المعدوم ب فوجود الف مع وجود ج اجتماع للنقيضين، و عدم الف مع عــدم ب ارتفاع للنقيضين و بهذا التفصيل لابدّلنا أن نقرر القاعدة هكذا نقيض الواحد واحد و الا يمكن اجتماع النقيضين و ارتفاعهما.

> . الزيادة بمعنى المغايرة

> > قولد:

اقول: الزيادة هيهنا بمعنى المغايرة أى لاريب فى مغايرة مفهوم الوجود مع الماهية لاته لامعنى للزيادة المقدارية بكلاقسميها متصلة كانت او منفصلة و ذلك لان الزيادة فى مقابل النقيصة يكون من مناطات التشكيك و لا يعقل التشكيك فى المفاهيم و أنّما هو حقَّ طلق للوجود.

### ١٠ عدم صحة السلب الذاتي

قوله:

والسلب لاينفي سوى العينيّه لصحة السّلب مع الجزئيّة اقول: أن كان المراد بالسلب هو السلب الذاتى فكيف يصحّ سلب اجزاء الذات عن الذات بالسلب الذاتى؟ فكيف يصحّ مثلاً سلب الحيوانية عن الذات و يقال الانسان ليس بحيوان؟ بل عدم صحّة سلبه عنه من البداهة حتى يقال: أنّ ذاتى شيء بيّن الثبوت لهذا الشيء.

و ان كان العراد بالسلب هو السلب الشايع، فعدم صحته اوضح من ان يخفي، فتأثّل في كلام المتن حتى تجد مخلصاً له.

# ۱۱ بطلان السلب الشايع

قوله:

و مورد البحث هي الشخصيه في يبطل الشائع بالكليه اقول: يمكن ان يقال: انَّ معنى هذاالبيت انَّه لتّاكان المفروض في سورد البحث هو الماهية الموجودة اى الماهية المخلوطة بالوجود الخارجى و الذهنى، ليس للسلب الشايع محلًّ اصلاً لافى المين و لافى الذهن، فالسلب الشايع باطلً بالكلية لانً الماهية فى كلا الطرفين مخلوطة بالوجود، ذهنياً كان او خارجياً. فلا يصح سلب الوجود عنها بهذا السلب بل يجب الحمل بالحمل الشايع فى الخارج كما يجب الحمل فى الذهن بهذا الحمل حتى عند تخلية الماهية عن كافة مراتب الوجود ذهناً، لانً تخلية الماهية عن الوجود الذهنى فكيف على فرض اختلاطها بالوجود كما هو المفروض فى هذا المقام.

هذا كلّه اذاكان المراد بالسلب الشايع، الشايع بالعرض في قبال الحمل الشايع بالعرض و كان فعله من البطلان على هيئة الثلاثي و اسا اذاكان الفعل على هيئة الافعال و بمعنى الابطال و كان المراد بالسلب الشايع، الشايع الذاتى من الوجود عن الشايع لفائد بالذات من الوجود عن الماهية فهذا السلب الشايع ينفى الفرد بالذات من الوجود عن الماهية فهذا السلب الشايع ينفى العينية و الجزئية كلّه.

11

# ارتفاع حيثيتَي التقييدية و التعليلية عن الحق تعالى (الواجبُ لا ماهيَّةً لهُ)

توله:

ليس لذات الحق حدّ ماهوي بل ذاته نفس وجوده القـوي اقول: لا يخفى انّه اذاكان المسلوب عنه الماهية هو واجب الوجود كما هو الظاهر من عنوان الفصل فلم يكن هذه القضية في النظم صادقة. لانّ منهوم واجب الوجود كلّى يقبل بكليّته كثرة الافراد و كلّ ما يقبل كثرة الافراد فلابد ان يكون له جهة الاشتراك و جهة الامتياز وهاتان الجهتان تعدّله حدّاً ماهويّاً و ان كان كليّته منحصراً فى فردٍ واحد خارجاً. و امتناع كثرة الافراد انّما يستفادمن دلائل التوحيد لا من نفس مفهوم الواجب. فهذا المفهوم الكلى يمكن ان يقع السؤال عنه بما هو؟ و يكون الجواب عنه بانّه ماهية مجهولة الكنه كما هو المشهود عن القائلين باصالة المهية.

و امّا اذا كان المسلوب عنه الماهية هو الحقيقة الشخصية له تعالى، كما هو المستفادمن النظم فصحيح انّ يقال: ان ليس لذاته بهذا المعنى حدّ ماهوى الآن هذا الوصف يصدق على كل الوجودات الخاصة لانّ الوجود بما هو وجودٌ يقابل الماهية و ليس له حددٌ ماهوى، اذ ليس له حديثية تقييدية في حمل مفهوم الموجود عليه لانّ الوجود بماهو وجود ليس شيئاً يعرض الوجود عليه بل هو موجود بنفس ذاته، نعم الوجودات الخاصة الامكانية لها حديثة تعليلية و تلك الوجودات مقهورات في وجودات عللها مندليات اليها فعللها البسيطة حدودها كما قيل: انّ العلّة حدّ تامّ للمعلول و المعلول حدّ ناقص للعلّة لكنّ هذا الحدّ للوجودات الخاصة الامكانية حدّ وجودي للعدّ احدً ماهريّ.

و خلاصة الكلام أن الحق الحقيق بالتصديق في المقام أن يقال: «ليس لذات الحق حدُّ اصلاً لاحدُّ وجوديُّ و لا ماهوئُ يعدَّ فصلاً » و بذلك ير تفع الحيثية التقييديّة و التعليلية معاً والنظم لا يتكفّل الاّ نفى الحيثيّة التقييديّة التي يشترك فيها كل الوجودات الخاصة الامكانية.

#### 14

# عينية الوجود و الماهية في الله تعالى

قوله:

والعرضي دائساً معلّل فيلزم الدور أو التسلسل

الذى ينبغى أن يُعلمَ في هذا المقامُ أنَّ العرضى له معانٍ فهو من الالفاظ المشتركة بالاشتراك اللفظى الاصطلاحي فلا بدَّان يسقررُّ معانيها حستى لانقع في ابحاثنا هذه في المغالطات اللفظيّة.

العرضي في مقابل الذاتي يستعمل في كتاب الايساغوجي و العرضي في مقابل الذاتي ايضاً يستعمل في كتاب البرهان. و العرضي و العرض في مقابل الجوهري و الجوهر يستعمل في كتاب قياطيغورياس. العياض و العرضي بمعنى المجاز والمجازي يقابل الذاتي في الإسناد كحركة جالس السفينة و حركة السفينة. امّاالاوّل فيقال على كلّ مفهوم خارج عن الذات ذهناً و متحد معها عيناً كالتعجب للانسان فيانَّه عيرضٌ خياصٌ لمياهية الانسان لخروجه عن ذاته و لكنه مأخوذ من حاقها بلا واسطة لغيرالذات في لحوقه و استناده اليها. و قد يقال لهذا العرض او العرضي: الذاتي في باب البرهان لانَّه مأخوذ من الذات و مستنداليها بلاواسطة شيء آخر. هذا هو العرض او العرضي في كتاب الايساغوجي. و اما الثاني و هو العرض و العرضي في كتاب البرهان، و معناه ان ثبوته على الشبيء السعروض و اتحاده معه يفتقرالي واسطة شيء آخر غير نفس المعروض، و نفس الموضوع المعروض لايكفي في ثبوته اياه بخلاف العرض و العرضي في كتاب الايساغوجي، فان نفس ثبوت الموضوع يكفي في ثبوت العارض له كما عرفت، فالعرض والعرضي في كتاب الايساغوجي قد يكون ذاتياً في

كتاب البرهان كما أن الذاتي في البرهان يعدّ عرضاً في الايساغوجي كالامكان للمهيّات الممكنات.

و امّا القسم الثالث فهو العرض و العرضى فى مقابل الجوهر فهو العرض الذى وجوده مغايرٌ لوجود الجوهر كما انّ ماهيته ايضاً مغايرة لماهية الجوهر لكنهما متحدان فى الوضع، و المحمولات بالضميمة كلّها من هذا القبيل، و العرض بهذا المعنى يعرّف بما أذا وجد، وجد فى المحل المستغنى عن الحال كما أنّ الجوهر أذا وجد، وجد لافى محلًّ أصلاً و أما العرض بمعنى المجاز فهو فى مقابل الاسناد الحقيقى.

أذا عرفت هذا كلَّه فاعلم أنَّ المراد بالعرضي في النظم لابدُّ وأن يكون العرضي في باب البرهان لا العرضي في باب الايساغوجي ولا العرض و العرضي في كتاب القاطيغورياس. امّا العرضي في بـاب الإيسـاغوجي فلمكان خروجه عن الذات و حمله على الذات من دون واسطة أو حبشة تقييدية و من هذه الجهة قد يتفَّق اتحاد الايساغوجي مع البرهان، لانَّــه الذاتي بمعنى استناده الى ذات الموضوع و الذات و الذاتيات لايكون معللاً في ذاته و ان كان معلِّلاً في وجوده و ثبوته للموضوع. و امَّا العرض في باب الجواهر و الاعراض فلانٌ نسبة الوجود إلى الماهية لسي كنسبة العرض إلى الجوهر لانَّ وجود العرض مغايرٌ لوجودالجوهر فهما وجودان متحدان في الوضع و هو من المعقولات الاولية التي عروضها لموضوعاتها و اتصاف الموضوعات بها كلا هما في العين، و لكن الوجود نفس تحقق الماهية و كه نها و عروضه للماهية انَّما هو في العقل و اتصاف الماهية بالوجود يكون في العين، و بعبارة اخرى الوجود من عوارض الماهية و لكن وجود الاعراض بالنسبة الى موضوعاتها من عوارض الوجود، لكن عوارض الماهيات على قسمين: العوارض اللازمة و العوارض المفارقة. و الوجود من العوارض المفارقة للماهية و معنى ذلك انّ الوجود في ثبوته للمهية يحتاج إلى الوسط الذي مقرون بر«لأنّ».(١)

اذا تقرّر ذلك فلنا أنّ نقول أن وجود الحق الاوّل تعالى شأنه، أن كان عین ماهیته بمعنی ما به هوهو و ذلک معنی آنّ ماهیّته عین انیّته او بنعبیر آخر ليس له تعالى، ماهية تقابل وجوده كمافي وجود الممكنات فيهو المطلوب. و ان كان وجوده عارضاً او عرضياً لماهيته بان تعرض له ماهية مجهولة الكنه و وجود هو الواجب ففي هذا الفرض وجوده هذا لايـدً ان يكون معلولاً لماهيته لالشيء آخر خارج عن ذاته و الّا فلايكون واجباً. هذا خلفٌ فيكون لماهيته المعروضة التي تكون علة لوجموده العمارض، وجود سابق على وجوده العارض سابقية العبلة عبلي المعلول فبهيهنا وجودان وجود المعروض السابق و وجود العارض اللاّحق فننقل الكلام في الوجود المعروض السابق، أكان هذا الوجود عين ماهيته تعالى؟ فثبت المطلوب، ام غير ماهيته و عارض عليها؟ فان كان عارضاً عـلى ذاتـه، فيكون معلولاً لذاته و علته متقدمة على وجود العارض تقدماً بالوجود. فيكون لوجود المعروض المتقدم وجود آخر و هكذا الى غير النهاية. و ان فرض ان وجود العارض و وجود المعروض متحدان في وجودٍ واحد في اللَّه تعالى فهو مع انه مناقض لقاعدة العلية و المعلولية، يلزم تقدم الشيء

١. اشارة الى كلام الشيخ الرئيس راجع: السبزواري، شرح غرر الفرائد في الحكمة.

على نفسه و تأخر الشيء عن نفسه و هذا ملاك بطلان الدور فلمتاكمان عروض وجوده تعالى لمهيته محالاً، بائ نحوٍ كان، كمان وجموده عمين ماهيته بمعنى انّ لاماهية له سوى وجوده تعالى شأنه.

#### ۱۴

### مسئلة الوحدة ومفهوم الوحدة الحقة الحقيقية

قوله:

حقيقة الوجبود حبقاً واحده ووحدة المعنى عليها شاهده اقول: هذه هي مسئلة وحدة الوجود التي ابدعُها العارف الكامل مـحيي الدين المعروف بابن عربي و المسئلة في اصالتها لاتكاد تكون من المسائل الفلسفيّة التي يمكن البحث عنها في المصطلحات المنطقيّة اثباتاً و نفياً كماهو الحال في تمام المسائل و المقالات العرفانية فان المفروض في كل علم هو أن يكون هناك طالب يسعى في طلب العلم و مطلوب هواكتشاف حقيقة من حقائق الوجود وكشف هوالصورة العلمية عن تلك الحقيقة القائمة بنفس الطالب. و هذه ثلاثة اشياء من كثرات عالم الوجود التي لابدًان نفرض في كل مسئلة من المسائل المبحوثة عنها في أيّ علم هو فنَّا من العلوم و الفنون الانسانية فكيف يسمكن البحث عن حقيقة الوجود الواحدة بالوحدة الحقية الحقيقية التي لاتقبل أيّةٍ كثرةٍ من انــواع الكثرات تشكيكة كانت أو غيرها من كثرات الماهيات؟ و لذلك قديقال: «العلم هو الحجاب الأكبر».

نعم يمكن شهود وحدة حقيقة الوجود بالعلم الحضوري الفنائي بفناء

العارف فى المعروف، قال الشيخ فى مقامات العارفين: «مَن آثر العرفان للعرفان فقد قال بالثانى و مَنْ طلب العرفان للمعروف به فقد وصل».<sup>(١)</sup>

الوحدة على اقسام: القسم الاوّل هو اشرف اقسامها هو الوحدة الحقّة الحقيقية فإن الواحد فيها نفس الوحدة.. نفس حيقيقة الوجيود لاصفهوم الوحدة و هذا معنى حقيّة الوحدة. و اما حقيقة الوحدة فمعناه أنّ وصف الشيء بالواحدية وصف بحال الذات لابحال متعلقه كيمافي الوحيدات النوعية و الجنسية والوصفية و الشخصية. فالانسان واحدٌ حقيقيٌّ نه عيٌّ و الحبوان واحدٌ حقيقيٌ جنسيٌ و زيد واحد حقيقيٌ شخصيٌ فتوصيف هذه الذوات بالوحدة توصيفٌ بحال نفسها لابحال متعلقها، واما زيد و عمرو اللَّذَانِ [هما]واحد في الانسانية فوحد تهما وصف بحال متعلقها فهما واحد بالوحدة غير الحقيقيَّة، فحقيقة الوجود واحدُّ بالوحدة الحبقَّة بمعنى ان واحدية الوجود لايكاد يقاس بواحدية مفهوم الوحدة كمااذا قلنا انّ مفهوم الوحدة واحد بالحمل الاوّلي الذاتي بل واحدية الوجود بمعنى انّ حقيقة الوجود هي حق الوحدة العينيَّة لأنَّ حقيقة الوجود الصرف مطابَق [بالفتح] لمفهوم الوحدة و هذا هو معنى حـقيقة الوجـود. كـمانّ الوجـود واحــدٌ بالوحدة الحقيقية بمعنى ان وصف الوحدة للوجود وليس وصفاً بحال متعلقه بل وصفاً بحال ذاته. فالوجو د واحدٌ بالوحدة الحقّة الحقيقية.

شيخ الرئيس أبوعلى سينا، الاشارات و التنبيهات، ج ٢-٣ القسم الرابع، النمط التاسع، في مقامات العارفين، الفصل المشرون، ص ٩٩.

۱٥

# ظلَّية الوحدة العددية

قوله.

و ليست الوحدة العددية هي التي بتكرّرها يحصل مراتب الكثرات العددية الوحدة العددية هي التي بتكرّرها يحصل مراتب الكثرات العددية اللمتناهية فالكثرات العددية لاحقيقة لها الا تكرار الآحاد و لكن صرف حقيقة الوجود لا يتنني و لا يتكرّر و هذا هو الحكم في صرف حقيقة الوجود الذي يشمل جميع مراتبه و ينتفي عنه جميع مغايراته. و ليس في هذا النظر تفاوت بين الشيء و الفيء والظلّ و ذي الظلّ لان الوجود كله لا يكاد يكون ظلاً لوجود آخر و الا امكان الشيء ظلاً لنفسه، و لابداً ان يكون المراد بموصوف الوحدة في هذا البيت الوجود المنبسط و الفيض المقدس، لاحقيقة الوجود الصرف كماهو الظاهر من كلامه في البيت السابق فالوجود المنبسط والوجودات الخاصة الامكانية كلها واحد بالوحدة الظلّية الحقيقية.

۱۶ ساطة حقيقة الوجو د

قو له:

و هى على وحدتها بسيطة لهما مسراتب بسها مسيطة اتول: الضمير فى بها راجع الى المراتب لا الى حقيقة الوجود، والاحاطة هيهنا بمعنى علية منشأ الانتزاع للامر المنتزع، فان مراتب الشدة و الضعف و التقدم و التأخر والكمال والنقص كلها ليست شروطاً او مقومات لحقيقة

الوجود البسيطة والألزِم التركيب من اصل الوجود و شدّته و من اصل الوجود و شدّته و من اصل الوجود و ضعفه و هكذا، فالوجود الواحد البسيط له حضور احاطى فى جميع تلك المراتب من دون قدح من دنوّه و لامزيد شرط فى علوّه. فهو دانٍ فى علوّه و عالٍ فى دنوّه و تلك المراتب امور انتزاعيّة لسط حقيقة واحدة بحيث انّ اختلاف تلك الامور بكثر تها لايقدح فى وحدة حقيقته البسيطة. و هذا هو معنى التشكيك الخاصّى الذى ما به الاتحاد يكون عين ما به الاقتراق كما سيأتى تفصيله.

# ۱۷ معنی التشکیک

#### ق له:

و ما به التشكيك و التشريك عين الوجود ماله شريك اقول: كلمة «ما» في مصرع الثاني ليست موصولة بل نافية، و معنى البيت ان حقيقة الوجود مابه الاتحاد و الشركة فيها عين ما ليس فيها الاتحاد والشركة أيها عين ما ليس بمعنى الإبهام و الشرديد الذهني بل معناه ان حقيقة الوجود لم يستقر في مرتبة خاصة بتمام حقيقته بل بوحدتها و بساطتها يتردد و يسرى في مراتب مختلفة من دون فقد شيء من حقيقتها العينية بخلاف الماهيّات فانها لا يتجاوز عن معانيها الاصلية لافي الذهن و لا في الخارج شيئاً. فالتشكيك ليس الا الشردد الاثباتي في الذهن.

و على كل حالي التشكيك خاصى و عامى، و ليس المراد هيهنا التشكيك العامى لأنه يرجع الى التواطى و التشكيك الخاصى هو المراد فى حقيقة النور و الوجود. فلهذا التعبير بالتشريك فى محل الاتحاد لا يخلو عن الاشكال لان الاشتراك من خصوصيات المفاهيم و لا يجوز الشركة و العموم فى الحقائق اذالشىء ما لم يتشخص لم يوجد.

اعلم - ايّدك الله تعالى بمنّه و كرامته - انّ القبول بالتشكيك في الوجود و في حقيقة النور لمّا لم يكن من مأثورات حكماء اليونان من المشّانين و الاشراقيين فانّه لا يوجد ذلك الاصطلاح و ما يحاذيه في كلمات افلاطون ولافي كتب ارسطاطاليس و زملائهما و اتباعهما و لافي الاقدمين منهم والمتأخرين عنهم كافلوطين وتلميذه فرفوريوس صاحب الايساغوجي، فلم يجد موضعاً من التحقيق و التدقيق بين حكماءالغرب حتى كانهم لم يقفوا على معناه في الجواب عن السؤال ب «ما» الشارحة فكيف ب «ما» الحقيقة. قال شيخ الحكماء الكاتولكية سينت طوماس الاكويني: أنَّ التشكيك الذِّي قديراه في كلمات ابن سينا و بعض الأُخر من الحكماء الاسلاميين ليس له معنى معقول الآ التمثيل او التشبيه analogy و معلوم أنَّ هذا التفسير بمعزل عمَّا يريدونه مشايخ الفلاسفة الاسلاميين من الاوّلين و الاخرين و السّرالمستتر في هذا الشقاق أنّ المسلمين و عملي الاخص الفارسيين منهم كالشيخ ابىعلى سينا و الشيخ السهروردي و نصيرالدين الطوسي وصدرالدين الشيرازي وغيرهم قيد ورثبوا هيذه الحكمة التشكيكية عن اسلافهم الايرانيين قبل ظهور الاسلام و هم يعرفون بحكماء الفهلويين كما اشاراليه الحكيم السبز وارى في نظمه: الفهلويون الوجهود عندهم حسقيقة ذات تشكّك تسعم

مراتباً غِناً و فقراً يختلف كالنور حينما تقوى وضعف (۱)
و كان صدرالدين الشيرازى المعروف بملاصدرا و الملقب بصدر
المتألهين جدّ و اجتهد في البات حقيقة الحكم التشكيكية حتى اخذها من
اهم مباني الحكمة الخاصة التي سمّاها بالعكمة المتعالية في الاسفار
الاربعة و نحن قد ذكرنا في كتابنا (هرم هستى) (۱) ان قضية التشكيك
الخاصّي هي الطريقة الوحيدة لاثبات وحدة الوجود بالقواعد الفلسفية و
خلاصة كلامنا هذا أنّ وحدة الوجود والموجود التي اجادها الشيخ الكبير
محيى الدين العربي لايقبل الكثرة بوجه من الوجوه لا الكثرة الماهوّية و لا
الكثرة الوجودية كما هو المعروف في افواء اهل العرفان انّ:

كلّ ما في الكون وهم أو خيال او عكوسٌ في المرايا او ظلال و كما قيل ان كثرات المرئيات و غيرها في الوجود ليست الآكالفرد و كما قيل ان كثرات المرئيات و غيرها في الوجود ليست الآكالفرد الثاني في المباحث الفلسفية. و لكن اذا قررنا هذا الوجود الواحد و الحقيقة البسيطة المينيّة في السلوب التشكيك الخاصّي فيصير الوجود علم قي المرتبة اللاحقة فيمكن حينئذ انقعاد البراهين اللميّة و الائية و هكذا الامر في ساير مناطات التشكيك من الارتبة و الآخرية و الاشديّة و الاضعفية و غيرها و هذه الكثرات لاتصادم و لاتضاد وحدة الوجود بل تؤكدها و الدليل عليها.

١. السبزواري، شرح المنظومة. قسم الحكمة، ص ١٥ (چاپ ناصري).

۲. مهدی حاثری الیزدی، هرم هستی، ص ۱۵۰.

۱۸

# الوجود اعمُّ من الظهور و البطون

قوله:

للشيء نحوان من الظهور فعنه عيني و منه نـوري اقول: لايخفى على المتأمّل فى الكلام ان فى استعمال كلمة الظهور فـى الوجود مطلقا و كلمة النور فى الوجود الذهنى خاصةً سسامحة لفظيّة لان الوجود اعمّ من الظهور و البطون (هو الاوّل و الآخر و الظاهر و الباطن) (١) و الكلام ليس فى ظهور الاشياء او بطونها بل فى وجودها، و النوراعمّ من الوجود الذهنى و بعض الوجودات العينية كالانوار الاسفهيدية و الانوار المجردة و نور الانوار الآن يقال: الاوّل مجاز من باب استعمال الجزء فى الكلّ و الثانى ايضاً مجازمن باب استعمال الكلّ فى الجزء، و على كلّ حال لايخلو هذا الكلام عن شوب المجاز الذى لايناسب الحكمة.

### ,

# دليلٌ لِاثبات الوجود الذهني للاشياء

قرله:

وليس للمحال و المعدوم مطابق في خارج المفهوم اقول: و هذه اشارة الى احدالدلائل التي أُقيمت لاثبات الوجود الذهني للاشياء مضافاً الى وجوداتها في خارج الذهن و خلاصة هذا الدليـل انّ بعض القضايا الموجبة التي لاشك في صدقها و كانت سوضوعاتها امّــا

١. سوره الحديد،الآية ٣.

معدوماً او محالا كقولنا «بحرمن زيبق بارد بالطبع». و معلوم ان هدذا الموضوع لايكون له وجود في الخارج او كقولنا اجتماع اللقيضين مغاير لاجتماع الضدين التي كان الموضوع من المحالات الاوّلية فحيث ان تلك القضايا موجبات تحتاج الى وجود موضوع و ان لم يكن لها وجود في الذهن مضافاً الى ان تلك القضايا مندرجة في القاعدة الفرعية لان مفادها ليس ثبوت الشيء بل نبوت الشيء الذي هو فرع ثبوت المثبت له فيجب ان يكون للمثبت له ثبوت قبل ثبوت الثابت فلما لم يكن لهذه الموضوعات ثبوت و وجود في خارج الاذهان فلابد ان تكون تلك الموضوعات ثبوت و وجود في خارج الاذهان فلابد ان تكون تلك الموضوعات موجودة في الاذهان فلبت له خبت بذلك الوجود الذهني اجمالاً و هذه الموجبة الجزئية تكفي في نقض فلبت بذلك الوجود الذهني اجمالاً و هذه الموجبة الجزئية تكفي في نقض السلب الكلي لمن انكرالوجود الذهني بالكلية.

لكنّه يمكن أنّ يقال: أن هذه القضايا ليست من البتيّات العملية حتى تحتاج إلى وجود موضوعاتها في الخارج الى سبيل البتّ و القطع فأنها من التضايا اللابتية التى اصطلحها صدرالمتألهين و القضايا اللابتيّة مغايرة مع السرطيّات فأنّ حروف السرط و الجراء مأخوذه في عقد الوضع في اللابتيّات، و أمّا الشرطيّات فتلك الحروف تقع في النسبة بين الموضوع والمحمول أو المقدّم و التالي، و أمّا الحمليّات في النسبة بين الموضوع والمحمول أو المقدّم و التالي، و أمّا الحمليّات في النسبة عنها الحكام في اللابتيّات الشرطيّة فيصير معناها لامعاليّات في جانب عقدها الوضعي إلى اللابتيّات الشرطيّة فيصير معناها لامعاليّا أنه في جانب عقدها الوضعي إلى اللابتيّات الشرطيّة فيصير معناها لامعاليّا أنه في جانب عقدها الوضعي إلى اللابتيّات الشرطيّة فيصير معناها لامين الرئيس أو بالفعل (أي في أحد الازمنة الثلائة) على رأى الفارابي، فهو محكوم بكذا و كذا. فيجوز فرض الموضوع في الشرط و أن كنان الموضوع في

المسمتنعات الاولية لان فرض السحال ليس بمحال. و الحاصل ان موضوعات تلك القضايا لاتكاد تكون الآفى خارج الاذهان لكنه لابالبت والقطع بل بالفرض و الشرط فلا يثبت بها الوجود الذهني.

فان قلت: كيف يمكن ان يقال انّ اجتماع النقيضين في ظرف وجوده ممتنع الوجود او في ظرف وجوده مغاير لاجتماع الضدين أليس ذلك الّا التناقص الصريح؟

قلت: وجود الموضوع في القضايا الحقيقية أنّما هو على وجه الظرفية لاعلى وجه المشروطة العامة. و هذا بمعنى أنّ ضرورة حمل المحمول على الموضوع مقيد بقيد مادام كون ذات الموضوع موجوداً فذات الموضوع، موضوع حقيقي لهذه القضايا لاوصف موجوديته حتى ينقلب المسرورات الذاتية إلى الضروراة الرصفية المسماة بالمشروطة العامّة و اذا كان ذات اجتماع النقيضين موضوعاً للامتناع لاوجودها فيلايناقض المحمول و هو الامتناع لبداهة أنّ ظرف الحكم معنى حرفي لادخل له في المحكم اصلاً و هذه نظير قولنا: المعدوم المطلق لايخبرعنه. فإنّ عدم الإخبار يحمل على ذات المعدوم المطلق لاوجودها اذلاوجود للعدم المطلق اصلاً أنما الوجود ظرف لئبوت المحمول، و معنى الظرفية مما ينظر اليها الى نفسها فهي من النِسب و الاضافات للي لاوجود لها اصلاً بل وجودها، كما قال الخارج التي لاوجود المحتق التنازاني.

هذا كلّه و قد يسقال: انّ هده القيضايا تبدلٌ عملى الوجبود الذهبني لموضوعاتها و ان كانت من اللابنيّات لانّ افتراض الوجبود الخارجسي لموضوعاتها، هو الوجود الذهني لها. ۲.

#### عوارض الماهية هي المعقولات الثانية

قوله:

و هكذا عبوارض الماهية كالوحدة الصرفة و الكلّية الول: لابدًان يكون المراد بعوارض الماهيّة المعقولات الثانية في اصطلاح المنطق لا المعقولات الثانية في اصطلاح الحكيم فاذن مفهوم الوحدة الصرفة بمعنى صرفة الحقيقة و الكليّة كلاهما من جملة هذه العوارض والمعقولات الثانية، لانّ مفهوم الوحدة التي بمعنى صرف حقيقة الاشياء من دون منضيّاتها الخارجية و الذهنية و هكذا الكليّة المنطقيّة لا توجد الآفي الذهن و اتصاف تلك الاشياء بهذه العوارض و الاوصاف ايضاً يقع في الذهن، فعم وضات تلك العوارض و الموصوفات بتلك الصفات كلّها في الذهن. و هكذا في ساير موضوعات المنطق فيثبت بذلك وجود تلك الموضوعات و الموصوفات في الذهن.

و من هنا يعلم أنّه لافرق في دلالة صرف العقيقة و الكليّة المنطقية على اثبات المطلوب من حيث انّ كليهما من العوارض بمعنى المعقولات الثانية في اصطلاح المنطق، و امّا ان كان السراد من الوحدة الصرفة، المعقول الثانى من الوحدة في اصطلاح الحكيم كمفهوم الوجود الذي بوحدته يحمل على حقيقة الوجود الواحدة في الخارج بالوحدة التشكيكيّة فلا يفي باثبات المطلوب لانّ مفهوم الوجود مفهوم واحد يقع على حقيقة واحدة في الخارج لا بالتواطى بل بالتشكيك فكثرات حقيقة الوجود، فانّ اختلاف

المراتب ليس بخارج عن صرافة حقيقة الوجود لا يسقدح فيها. فيقضية صرف الحقيقة في الذهن. بل انّما هي مفيدة في مفاهيم الماهيات و كذلك يمكن أن يناقض صرف الحقيقة هي مفيدة في مفاهيم الماهيات و كذلك يمكن أن يناقض صرف الحقيقة توحيد ذاته تعالى شأنه العزيز. فإن كان صرف حقيقة الاشياء لايمكن أن يوجد في الخارج لاشتمالها على الضمائم الخارجة عن صرافة حقيقة ذاتها في وجودها الخارجي فلايكون صرفاً فلايكون لها وجود الله في

فكذلك الكلام في صرف حقيقة الوجود فلا يثبت به المطلوب و هو اثبات الصانع و توحيده، الآان يقال: ان المراد بصرف الحقيقة في اثبات الوجود الذهني غير ما اريد به في اثبات واجب الوجود و توحيده، فان الوجود الذهني غير ما اريد به في اثبات واجب الوجود و توحيده، فان الخرف حقيقة الماهيّات لايكاد يوجد في الخارج فلا بد ان يكون في الذهن، امّا صرف حقيقة الوجود فحقيقة ذاته يقتضى ان يكون في الخارج على ان الضمائم الخارجية في الماهيات مغايرة لها فلا يوجد صرف حقيقة ماهية من الماهيّات الآفي الذهن بتجريدها عن السضافات و الضمائم. امّاالامر في حقيقة الوجود خلاف ذلك لان كلّ ضميمة تعرض الضمائم. امّالامر في حقيقة الوجود خلاف ذلك لان كلّ ضميمة تعرض في الخارج على الوجود فهي ترجع الى حقيقة الوجود و ليس شيء من الاشياء خارجاً عن دائرة حقيقة الوجود حتى يكون زائداً عليها و منضماً اليها لان الوجود بسيط الحقيقة كل الاشياء و ليس بشيء منها.

### الوجود الظكي

قوله:

فالعلم بالكلّ وجود الكلّ في النفس لكن بوجود ظلّي قول: هذا تفريع و تمثيل لان يكون للشيء نحوان من الوجود وجود عيني و وجود ذهني لكن الوجود الذهني في نظره ليس وجوداً حقيقياً للشيء بل لا يكون الآوجوداً ظلّيّاً يستند الى الشيء بالعرض و المجاز. و هذا كما اذكره الحكيم السبزواري في تفسير كلام صاحب الاسفار بان الموجودات الذهنية تكون وجودات حقيقيّة لمقولة الكيف النفساني و وجودات ظليّة للمقولات المعقولات.

## ۲۲ اعتبار الفرض و التقدير

قوله:

و ليس الاعستبار بسالمفهوم في الحكم ايجاباً على المعدوم بل اعسبار الفرض و التقدير و أنّسه نسحو مسن الحضور اقول: قد تقرّر في محلّه أنّ الموضوع في القضايا الحقيقيّة ينحلّ الى اللبتيّات، فان عقد الوضع في قولنا: «بحرٌ من زيبق باردٌ بالطبع» او «اجتماع النقيضين مغاير لاجتماع الضدين» ينحلّ الى الشرط و الجزاءأى كلّ ما أذا وجد في الخارج بالامكان العام أو في أحد الازمنة الثلاثة على اختلاف رأى الشيخين الغارابي و أبن سينا و صدق عليه أنّه بحر من زيبق

او اجتماع النقيضين فهو محكوم بانه بارد بالطبع او مغاير لاجتماع الطدين، و عليهذا فوجود الموضوع الذى هو شرط لصدق القضايا الموجبة ليس وجود مفاهيم الموضوعات فى الذهن بل وجود حقايقها الخارجية الآان حقايقها أنما يكون بالفرض و التقدير و فرض المحال ليس بمحال، و الفرض و التقدير للموضوعات الخارجية نحومن الحضور و الوجود لها فحيث لم يكن المفروض و المقدّر فى الخارج، اذالشىء مالم يتشخّص لم يوجد، فلابد أن يكون فى الذهن فثبت بذلك الوجود الذهنى بهذه الموضوعات و هو المطلوب.

### 22

## وحدة الاثنين و القيام بموضوعين

قوله:

و ليس فيه وحدة الاثنين و لا قيامه بموضوعين اقول: والظاهر من هذه العبارة أنّه لوكان الحكم في العوجبات على مفاهيم الموضوعات الذهنية لاعلى حقايقها العبنيّة حتى يصحّ الحكم الايجابي على المعدوم باعتبار وجود المفهوم في الذهن، لَـلَزم من ذلك وحدة الاثنين الوجود الميني من الموضوع، و أن كان بالفرض و التقدير، و الوجود الذهني منه الذي هو مفهوم الموضوع فيكون لكـلَّ حكم واحد من الموجبات موضوعان: الموضوع الخارجي و الموضوع الذهني. و لكن لكا كانت كلّ قضيّة من القضايا الموجبة قضيّة واحدة لهاحكم واحد فلابدً أن يكون لها موضوع واحد فيجب ارجاع الموضوعين الي موضوع واحد

فهذا معنى ازوم وحدة الاثنين فى هذا الكلام فهو محال، او يجب الالتزام بان الحكم الواحد فى كلّ قضية من الموجبات قائم على موضوعين المتفاوتين فى الذهن و العين و هذا ايضاً من المحالات لانه هو قيام عرض واحد على المعروضين.

فهذا كلّه أنّما يستلزم من فرض كون المفهوم الذهني هو الموضوع في الموجبات. فلمّا كانت التوالي بِأسرها باطلة فالمقدّم يكون بباطلاً مشلها لا يمكن أن تكون المفاهيم هي الموضوعات في الاحكام الايجابيّة بل الموضوعات في الاحكام الايجابيّة كلّها هي الموضوعات الحقيقية الذاتية لكن كلّها بالفرض و التقدير لابالحمل و القطع. و ليس لكلّ واحدٍ من الوجود العيني و الذهني دخل في الموضوعية اصلاً حتى يوجب النينيّة الموضوع أوّلاً فيحكم بوحدتهما ثانياً اوقيام العرض بموضوعين لولم يحكم بوحدتهما.

## ۲۴ العروض للماهية لاللوجود

قوله:

فانه العارض للماهية وليس من عوارض الهوية القول: هذا جواب عن كلا المحذورين السابقين و هو أنّ الحكم الايجابى على المعدوم في الموجبات أنّما هو من عوارض ماهيّة الموضوع من دون نظر الى كلا الوجودين. نعم أن كان الحكم من عوارض وجود الموضوع فوجود الموضوع غير وجوده في الذهن فيصير الموضوع للحكم الواحد موضوعين، فحينتذ لابدٌ امّا أن يحكم باتحاد الاثنين أو

بقيام الحكم بموضوعين و كلاهما محالً. لكن التحقيق ان كلا الوجودين ظرف للماهية ولادخل لهما في موضوعية القضايا الحقيقية اصلاً أنّما الدخل لهما لوكان موضوع القضيّة مشروطاً بـوصف الوجـود كـما فـي المشروطة العامة.

## ۲۵ شرط سداد الانقلاب

قوله:

والانقلاب ليس بالشديد الا على اصالة الوجود اقول:التحقيق ان القول بالانقلاب ليس بسديد حتى على القول باصالة الوجود لان التشكيك بين الوجود الذهنى والوجود الخارجى ليس من قبيل التشكيك الخاصى الذى يكون ما به الاشتراك بينهما هو بعينه مابه الانتراق فيهما في شخص واحد من الوجود، بل من التشكيك العامى الذى يعول الى التواطى في حقيقة الامر فلايوجد بينهما مادة مشتركة شخصية كى تكون مصححاً للانقلاب الصحيح كما في برهان الفصل و الوصل لاثبات مادة مشتركة في الخارج.

48

## عدم الصحة للقول بالشبح

قوله:

ولا يصع الالتزام بالشبح فانّه انكار ما قد اتّ ضع اقول: والمقصود هو انكار ما قد اتضح في اوائل هذا الفصل من اثبات الوجود الذهني لنفس الماهيات التي توجد في الخارج بحيث ان لِكلل واحدة من الماهيات وجودين متماثلين و معلوم ان الالتزام بالشبح هو انكار لهذا الكلام اذ شبح الشيء لايكاديكون ذلك الشيء بنفسه حقيقة الا ان يقال: ان ادلة الوجود الذهني لايدًل على ازيد من ذلك كمااعترف بذلك الحكيم السبزواري في رده على ما ذكره صدرالمتألهين من التفاوت بين الحمل الاوّلي و الحمل الشايع بقوله: «قد اشرنا الى ان الوجود الذهني لها تبعاً و ادلة الوجود الذهني لا تبتت ازيد من هذا»(١١) و لعمل المراد بالوجود التبعي هو الوجود الشبحي.

و لكن لنالاثبات الوجود الذهنى للماهيات المعلومات حقيقةً طريقاً خاصاً لابأس بالاشارة اليه في هذا المقام و هو ان الحمل بملاك الهو هوية، و الهوهوية تدلّ على الاتحاد فسلمّا اشرنا الى كمل واحدة من الماهيات الخارجية بأنّها هي هذه المهيّة، معناه ان الذي تصوّرناه في الذهن من كل ماهية هو الذي وجدناه في الخارج بعينه لتحمل بالحمل الشايع الذّاتي الصورة الذهنية بالوجود الخارجي. فالحمل و الهوهوية بين الوجود الذهني و الخارجي دليلٌ قطعي على وحدة الماهية التي توجد تارةً في الخارج و تارةً في الذهن و دليل على ان كلا الوجودين ظرف لتلك الماهية الواحدة اذ الحمل لا يقع بين الوجودين بماهما وجمودان لتخارج بما هي هي، فالوجودان في هذاالحمل ليسا منظوراً اليهما بل الخارج بما هي هي، فالوجودان في هذاالحمل ليسا منظوراً اليهما بل منظوراً المعما ومناهرة الخارج بما هي هي، فالوجودان في هذاالحمل ليسا منظوراً اليهما بمناهرة المرام يحوّل الى مقام آخر.

١. السيزواري، شرح المنظومة. قسم العكمة. ص ٣٠. (جاب ناصري)

### لزوم الشبح لِلهويّة

قوله:

والشبح اللازم للهويّة فلم يكن مطابق الكيفيّة اقول: معناه أنّ الشبح أنّما يكون من لوازم الوجود الخارجى للشمىء فلا يحكى عن ماهية ذلك الشيء، فيلزم من ذلك عدم امكان حصول العلم بشيء من الاشياء اصلاً لانّ العلم هوانطباق الصورة الذهنية مع الحقائق العينية و اذاً لم يكن مطابقة بين الذهن و الخارج، فلا يمكن أن يكون هناك علم اصلاً فيصير تمام علومنا جهلاً. هذا اذاكان الاصل في النسخة الماهية عوضاً عن الكيفيّة. و امّا اذاكان اصل النسخة هو الكيفية فلابدّاًن يوجّه بانّ عوضاً عن الكيفيّة و امّا اذاكان اصل النسخة هو الكيفية فلابدّاًن يوجّه بانّ عايم الا ما يحول عليه السبح عليه الشبح الجمالا و امّا نحو وجوده و كيفيّة حقيقته فلايكاد يدلّ عليه الشبح فالكيفية هيهنا ليست الا بمعنى الحدود والخصوصيّات الوجودية التي تشمل الماهيات و عوارضها لابمعنى مقولة الكيف خاصةً.

### ۲۸

## عدم الافتراق بين الحصول و القيام الحلولي

قوله:

و ليس للحصول في المجرد معنى سوى العلول بالتجرد اقول: هذا بيان لاثبات عدم الافتراق بين الحصول و القيام الحلولي في المجردات كما زعمه القوشجي في مقايسته بسين الوجود في الذهن و الوجود في الذهن ليس بمعنى ان الذهن

ظرف و الوجود الذهنى مظروف كالامور الجسمانية، بـل الذهـن مـن المجردات و الصور الذهنية كلّها تقوم بالذهن بالقيام الحلولي او الصدورى الذي يكون اشدّ قياماً بالذهن فلامعنى للحصول فـيه كـحصول الجسـم المظروف في ظرفه. ففساد كلامه انّما يظهر من فساد قياسه.

على ان هذا الكلام باطلٌ ولو فرضنا قياسه هذا صحيحاً جدلاً. و ذلك لان قياسه لا يزيد شيء على قياس التمثيل و قد حققه المناطقة بان قياس التمثيل لا يكاد يفيد العلم قليس له شأن و لامكان في العلوم الفلسفية فلااعتبار لهذا الكلام في هذا المقام اصلاً.

## 79

## عدم المطلق عوض العدم المطلق

قوله:

والعدم المطلق سلب المطلق مضافاً او محضاً بقولٍ مطلق اقول: و الصحيح ان يقال: و عدم المطلق ان كان مراده العدم المقسمى الاالعدم القسمى كمااشار بذلك في تقسيم الوجود بقوله: «الحق ان مطلق الوجود» و ذلك لان مطلق الوجود غير الوجود المطلق و مطلق العدم غير العدم المطلق كما ان مطلق المغول مغاير للمفعول المطلق.

Τ,

## سلب الربط أو ربط السلب؟

قوله:

و سلبه مقيَّد من العدم لاربط سلبه و االمعنى الاعم

اقول: اى عدم المقيد هو سلب الربط فى الهليّة المركبة لاربط سلب المقيد فى هذه الهليّة و لاربط السلب اصلاً سواء كان المسلوب متيّداً أو مطلقاً.

## ۲۱ لاسبیلَ الی ترکّب الوجود

قوله:

فليس ذاته عدا طرد العدم فهى بسيطةً على الوجه الاتم اقول: فانّ الوجود ليس له تركيب لا من الاجزاء الخارجيّة المقداريّة و لامن الاجزاء الخارجية الماهويّة و الصورة، و لا من الاجزاء التحليليّة و العقليّة كالجنس والفصل، و خلاصة الكلام أنّه لاسبيل الى تركّب الوجود بوجه من وجوه التركيب.

## ۳۲ لايحتاج الوجود الى المقوّم

قوله:

من دون حاجة الى مسقوم فى ذاته و لا إلى مسقسم الول: فانّه ان كان المقوّم هو الوجود فهو نفسه لامقوّمه هذا خلف. و ان كان المقوّم المفروض هو الماهيّة بحيث يتركّب الوجود من الوجود و المسهيّة يلزم تركّب الشيء مِن نفسه و غيره. مضافاً الى انّا ننقل الكلام فى الوجود الجزء فيجب تركيبه ايضاً من وجود آخر و ماهيّة اخرى الى غير النهاية. هذا كلّه لو كان المقوّم المفروض هو الساهية و امّا اذا كان السقوّم هوالعدم فليس له معنى الاعدم المقوّم. على انّ ذلك تقوّم الشيء بنقيضه.

### الوجود لاينقسم

قوله:

للخلف فى الاوَّل بالوجدان و الانقلاب بيّنٌ فى الشاني اقول: لو كان للوجود حاجة الى المقسِّم كاحتياج الجنس الى الفصل المقسَّم لكان المقسَّم شيئاً آخر غير نفس الوجود فيوجب انقسام الوجود الى الوجود فيلزم حيننذٍ تقسيم الشيء الى نفسه و غيره فيالقسم الاوّل انقلاب المقسّم الى القِسم و في القسم الثانى انقلاب الوجود الى شيء آخر غير الوجود.

#### 44

## نفي الجنس و الفصل عن الوجود

قو له:

و حيثما يستنع التحليل فعطلق التركيب مستحيل اقول: لمّا ثبت انّ الوجود ليس له الاجزاء التحليلة كالجنس و الفصل فهذا يكفى فى نفى ساير اقسام التركيب عنه مطلقاً لانّ الحقيقة البسيطة التى ليس لها جنس و فصل فلاتمكن ان تكون لها الاجزاء الخارجية اعنى المادة و الصورة لانّ الجنس والفصل مأخوذان من المادة و الصورة الخارجية فنفى الجنس و الفصل ليس الاّ انتفاء مأخذهما، و اذا لم يكن لها مقدارله، متصلاً كان او منفصلاً، لا يقبل التكثر الكمّى اصلاً. و كذلك ليس مقدارله، متصلاً كان او منفصلاً، لا يقبل التكثر الكمّى اصلاً. و كذلك ليس مادة له التركيب من حيث الوجود و الماهيّة لانّ ما لا جنس و لا فيصل له لا ماهمّة له.

## الكثرة التي لاتنافي الوحدة

قوله:

لا يتكثر الوجــود وحــده الّا بما ليس ينافي الوحدة

اقول: اراد - قدس سرّه - بذلك ان وحدة حقيقة الوجود ليست كالوحدة العددية التى تتكثر بتكررها فان الاثنين ليس سوى تكرّر الواحد مرّتين و هكذا الثلاثة و الاربعة الى ما لانهاية، فكل مرتبة من مراتب الكثرة لايكون القبيل، فانّ حقيقة الوجود ليست من هذا القبيل، فانّ حقيقة الوجود ليست من هذا التكرير فوحدة الوجود لاتتكرر لكى تحصل الكثرة العددية من هذا التكرير فوحدة الوجود لاتتكر لكى تحصل الكثرة العددية من هذا التكرير فوحدة الوجود لاتتكر الكى تحمل الكثرة العددية من هذا التكرير و وحدة حقة عينية خارجية بازائها بل من المفاهيم العرضية التى عروضها فى الذهن و قد ثبت و تحقق فى مسئلة اصالة الوجود انّ لمفهوم الوجود حقيقة عينية متحصلة و متأصلة فى ذاتها و بذاتها و انّما تتحصّل الماهيّات ثانياً و بالعرض بتحصلها و تأصلها اولاً و بالذات. و امّا انّها وحدة حقيقية فلانّ حقيقة الوجود ليست شيئاً آخر غير الوحدة حتى توصف بالواحدية من خارج ذاتها بل نفسها هى الوحدة وهوالواحد حقيقة.

هذا كلّه فى الكثرة العددية و الكثرات المفهومية التى تنافى و تـقابل الوحدة. و لكن هيهنا كثرة اخرى التى لا تنافى الوحدة بـل تـلائمها و تؤكّدها و تعدّ من عوارضها الذاتية و هى كثرة مراتب مختلفة لشيء واحد حقيقى التى يقال لها كثرات المراتب التشكيكية و ليس المراد بالتشكيك، الترديد الذهنى فان اختلاف مراتب النور مثلاً ليس امراً ذهـنياً بـل امـراً خارجياً حقيقياً، بل لمّا كان هذا الاختلاف يـوجب ان يـقع الشكّ فـى

الذهن في أنّه هل هذا هو امر واحد حقيقةً يختلف في الكمال و النقص والشدة والضعف او أنّه امور كثيرة متلاحقة متتالية كمادار البحث بين الفلاسفة الاقدمين في مسئلة وجود الحركة بانّها همل همي السكونات المتتالية أو وجود واحد متدرّج الحصول غير مستقر في مكان واحد. و الحاصل أنّ التشكيك الخاصي من خصوصيات النور و الوجود و معياره أنّ ما به الاشتراك في ميء عين ما به الافتراق فيه، فكلّما كان هذا المعيار صادقاً على شيء كان ذلك الشيء حقيقة مشككة ولها وحدة حقيقية لا تنظم باختلافها في مرتبة المختلفة في الكمال و النقص و الزيادة و النقيصة و الشدة و الضعف و التقدم و التأخر و غير ذلك من انواع ملاكات

### 48

## كونها واجدة لذاتها

قوله:

و انسها واجسدة لذاتسها في العقل كالامكان من صفاتها اقول: اي كونها واجدة لذاتها و انّها من حيث هي موصوفة بالامكان الذاتي لاتشهد ثبوتها في ذاتها مع قطع النظر عن كلا الوجودين.

### ٣٧

### لا يُخبر عن المعدوم

قوله

و ليس للمعدوم في الاخبار عنه سوى الفرض و الاعتبار اقول: قوله و ليس للمعدوم في الإخبار أي و ايـضاً ليس الاخـبار عـن المعدومات في القضايا الموجبة كقولنا: «بحرمن الزيبق بارد بالطبع» شهادة على ثبوت تلك المعدومات مع قطع النظر عن كلا الوجودين، لان وجود تلك المعدومات مغروض في الذهن على وزان القضايا اللابستية كمااشرنا اليه في اثبات الوجود الذهني.

## 78 حاجة الوجودات الامكانية الى الحيثية التعليلية

قوله:

اذ الوجود نفسه الوجود فهو بنفس ذاته موجود اقول: هذه اشارة الى نفى الحيثية التقييدية عن الوجود فى حمل الوجود على نفسه لا الحيثية التعليليّة لانّ الوجودات الامكانيّة بماهى وجودات تحتاج الى الحيثيّة التعليليّة لانّها بذاتها متدلّيات الى فاعلها و ان كانت من حيث حمل صفة الوجود عليها موجودات بنفس ذواتها بخلاف الماهيّات فانّ حمل الوجود عليها يحتاج الى الحيثية التقييدية و التعليلية معاً.

#### 39

## اضافة مفهوم العدم المطلق الى الثبوت الاضافى عدم التمايز في الأعدام

قـــــوله:

لاريب فى وحدة مفهوم العدم الآ إذا كسان بسغيره اسستتم وليس للسفهوم مسن مسصداق له تسسمايز عسلى الاطسلاق اقول: لقد ذكرنا فى ما اسلفناه فى تفسير «نقيض الواحد واحد» مسعنى

وحدة مفهوم العدم المطلق و هيهنا نبدو بذكر العدم المضاف وكيفية تكثره فنقول: لاريب في أنَّ كل وجود من الوجودات الخاصة كما بكون مصداقاً خصوصياً و فرداً ذاتياً لمفهوم الوجود و الموجود بالحمل الشايع الذاتي كذلك يكون مصداقاً عرضياً لمفهوم العدم المضاف الى غير هذا الوجود بالحمل الشايع العرضي فانّ الشيء كما يصدق عليه انّه هو كذلك يصدق علبه انه لیس غیره، فلکل شسیء عنوان وجبودی و عناوین عدمیّة اللامتناهية، فالانسان مثلاً مفهوم يحمل على مصاديقه بـالحمل الشـايع الذاتسي وله مفاهيم عدولية لاستناهية كباللاحجرية واللامدرية و اللاسمائية و اللارضية الى غير النهاية. فهذه المفاهيم العدميّة كلها تحمل بالحمل الشايع الصناعي العرضي على مصداق الانسان فحيننذ اذا فرض انّ هذه التمايزات الحاصلة من اضافات تلك السلوب الى اشياء غير متناهية سوى الانسان نفسه يوجب تعيّنات غير مستناهية في مصداق الانسان، و هو زيد او عمرو، يلزم وجودات و تشخصات غير متناهية في الوجود الواحد المحصور بين الحاصرين من البدايــة الى النــهاية و هــذا شاخصٌ صريح. و هذا معنى قول المصنّف «و ليس للمفهوم من مصداق» أي ليس لمفهوم العدم المستتم بغيره أي العدم المنضاف إلى الثبوت الاضافي لو يحمل على مصاديقه بالحمل الشايع العرضي. تـمايزٌ فـي المصداق بحيث يوجب كثرة هذه الاعدام الاضافية تكثراً حقيقياً في هذا المصداق الواحد و الآيلزم تعيّنات غير متناهية في مصداق واحد.

هذا كلّه اذا كان الضمير في «له» عائداً الى «المصداق». و اما اذا فرضنا ان الضمير يعود الى «مفهوم العدم» فمعنى البيت هو انّ التمايزات الحاصلة من الاعدام الاضافيّة المحمولة على مصداق او مصاديق تلك الأعمدام بالحمل الشايع الصناعى لاتكاد تنسحب على المعنى الاطلاقى من العدم بحيث يخلّ وحدة مفهوم العدم المطلق و يصيّره كثيراً. لانّ اضافة مفهوم العدم المطلق الى الثبوت الاضافى داخلة فى السطلق دخولاً عـقليّاً و المضاف اليه خارج عنه فلايلزم عدم تناهى الاجزاء التحليّلة العقليّة اذا الحذا تلك العدميّات الاضافية فى تعريف شىء من الاشياء كالانسان.

۴.

## امتناع إعادة المعدوم) (مسئلة اعادة المعدوم)

والحقّ الحقيق بالتحقيق عندنا انّ مسئلة اعادة المعدوم ممّا لا جدوى فيها اصلاً و ذلك لانّ المراد بالإعادة لو كان إعادة وجود شخص المعاد بجميع خصوصياته الشخصيّة حتى خصوصيّة العدوث و الابتداء فيلم يكن المُعاد مُعاداً بل ليس الآنفس الابتداء و هذا خلف. على انه ليس لعنوان المسئلة في هذا الفرض معنى قابل للتعقل، لانّ المعدوم في هذا الفرض نفس وجود الخاص الشخصى الذي لا معنى لإعادته او يلزم من فرض اعادته عدم اعادته و يصير معنى اعادة المعدوم ابتداء حدوثه و معنى كونه اننياً في الحدوث هو بعينه كونه اولاً. و امّا اذا كان المراد بالاعادة، اعادة وجود شخص آخر مماثل لما هو الوجود الاوّل او اعدادة وجود نفس الشخص الاوّل مع الاختلاف في الزمان حتى يصحّ ان يقال: انّالوجود الناني هو نفس الوجود الاوّل و اعادته فلاكلام في جواز كلا الفرضين بل و

اما الفرض الاوّل فلوقوع الاشخاص و الافراد الكثيرة المشتركة في

الماهية النوعية الواحدة كالانسان و الفرس و البقر و غير ذلك. و اسا الوجه التاني فلانّ المفروض انّ الوجودالثاني نفس الوجود الاوّل بجميع خصوصیاته سوی الزمان و معنی ذلک انّ الذی صبار مبعدوماً لیس الّا الزمان الذي عدم و لم يعُد. و امَّا هذا الوجود الشخصي مع جميع خصو صياته الفردية و الشخصية فهي عين ما في الوجود الاوّل و باقية في الزمان الثاني، فهذا الوجود باق في الزمان الثاني فلم يكن للاعادة معنى اصلاً بل الذي فرض معاداً يكون باقياً و لم يعرض العدم عليه و ما عرض العدم عليه و هو الزمان لم يكن معاداً ففي تمام هذه الصور ليس لاعادة المعدوم معنى طائل تحته، اذالبقاء و الاستمرار هو الوجود الاوّل بعينه في الزمان الثاني. و لمّا كان الوجود المعاد هو يعينه الوجود الاوّل الذي عاد في الزمان الثاني يصح أن يقال: هو الوجود الاوّل في الزمان الثاني و هو في حدُّ البقاء و الاستمرار للحدوث الاوّل. و لو فرض المعاد في محل البحث هو الحدوث و الوجود الثاني في الزمان الثاني يصير الوجودان من بــاب المتماثلين لماهية واحدة لاوجود واحد عاد مرةً ثانيةً بعد ما عدم ليكون من أعادة المعدوم.

### ۴۰ مكرر (مسئلة المعاد)

و ممًا ذكرنا فى تحقيق معنى المُعاد و أنّه يرجع بالآخرة الى معنى البقاء والاستمرار يظهر جلياً أنّ المَعاد، سواة كان روحانياً او جسمانياً. ليس عند التدقيق، الاستمرار و بقاء شىء واحد شخصى بعد فناء الجسد. امّا الروحانى من المعاد فواضع، فانّ خروج الروح من الجسم و اتسمالها بالملكوت الأعلى او اتصالها باسفل السافلين، نحو ارتقائها من نـقائص الطبيعة الى الفعلية و الكمال الذي يستحقه بحسب اكتساباته في الدنيا و على كل حال الارتقاء من حال الى حال اخر مع بـقاء الذات المرتقى لايكاد يكون من باب إعادة المعدوم و ذلك لانَّه قد تقرَّر في محلَّه انَّ شيئية الشيء بصورته لابمادته و الصورة الانسانية لكل فرد من الافسراد الاناسي هي النفس الناطقة التي هي جسمانية الحدوث و روحانية البقاء و كانت النفس عند فناء الجسد و عروض الموت لاتعدم حتى تكون إعادتها من باب اعادة المعدوم و هذا اظهر من الشمس في المعاد الروحاني. و امّا المعاد الجسماني، فشيئية الجسم بالصورة الجسمية ايضاً لاسمادتها فالجسم بقابليته للابعاد الثلاثة يكون جسما فمادام كونه في الطبيعة تكون الابعاد حالَّةً في المادة الى الهيولي المشتركة لانَّ الجسم مركب من المادة و الصورة و بعد فناء الجسد تبقى المادة في هذا العالم بقبول صورة مادية اخرى و تنسحب الصورة الجسمية للانسان الى العالم الاخبر بــلامادة و تبقى في ذلك العالم في حاكميّة النفس الناطقة بالتعلّق الاشراقيّ البها و في الحقيقة تلك الصور الجسمية الخالية عـن الابـدان تكـون اجـــاماً بلامواد و نظيرها في العالم المحسوس اجسام تنعكس في المياه و المرآت خالية عن المواد، و لكن لا يخفي على الناقد البصير أنَّ الاجسام المنعكسة في المياه و المرآت تشبيه لا تمثل لأنَّ الصور الجسمة الخالمة عن الأبدان هي استمرار الاجسام المادية قبل فناء البدن وهي من الحقائق العبينية الخارجية التي لايتوقف على خروج نور البصر و وقبوعه عملي المسطح المشفِّف من الماء و المرآت فليست تلك الاجسام الخالية عن موادها الطبيعية أجساماً خياليةً كما يظهر من بعض المفسّرين لكلام صدر المتألهين، ثم اورد عليه انَّ هذا ليس الَّا المماد الخيالي الذي لايليق بشأن الكتاب و السنة. و قد عرفت بانَّ هذا المفسَّر لم يستطع ان يفهم الفرق بين التمثيل و التشبيد.

#### 41

## الوحدة الحقّة الظلّية لا تتكثر و الوحدة النوعية لا تأبى عن الكثرة فلا وجودان لذاتٍ واحدة

### قوله:

اقول: ان كان مراده بذات واحدة هوالوجود الحقيقى للشيء كماهوظاهر كلامه، لقوله: «و هي مناط ذاته الشخصية» فلامعنى لكلامه في هذا المصراع، لانه يرجع كلامه هذا الى انه ليس لهذا الوجود الشخصي الواحد وجودان شخصيان و هو بعنابة الضرورة بشرط المحمول و ان لم يكن عينه. او بمعنى ان كل شيء هو هو و ليس غيره فلا يفيد شيئاً معقولا، و بهذا يظهر ان المراد بإعادة المعدوم ان كان اعادة نـفس الوجـود الشخصي يظهر ان المراد بإعادة المعدوم ان كان اعادة نـفس الوجـود الشخصي وجودين فعلوم ان هذا ليس الا التناقض و الخلف لانه حينئذ يكون الشيء الواحد واحداً و لا يكون الشيء للاعادة في ذلك الفرض اصلاً.

هذا كلّه ان كان مراده بذات واحدة، الوجود الشخصى و من الوحدة، الوحدة الحقّة الظليّة و امّا اذاكان العراد بالذات، الماهية المعروضة للوجود و من الوحدة، الوحدة النوعيّة فمن المعلوم أنّها لا يأبئ عن التكرار و الكثرة فتدبّر. FY

## رجوع الوحدة الظلّية الى صرف حقيقة الوجود و وحدة الذات عليه شاهدة

ق له:

اقول: ان كان مراده من الذات، الوجود الشخصى الذى هو المناط للتشخص الحقيقى، فلابد وان يكون العراد من الوحدة، الوحدة الحقة الطلية لا الوحدة العدديّة. و الوحدة الظليّة الّتي هي ظِلِّ الوحدة الحققة الحقيقيّة ترجع الى صرف حقيقة الوجود الذى لايتثنّى و لايتكرّر. و المّا الوحدة العدديّة فهي بنفسها لا يأبي عن التكثّر و التعدد لانّ الكثرة العدديّة ليست الا تكرر الوحدة فالكثرة العدديّة لذاتٍ واحدة اذا كانت الذات بعنى الماهيّة المعروضة للوجود و الشاهد عليه هو الوجود الذهني و الخارجي لذاتٍ واحدة.

44

## العدم المطلق موجود في الذهن

قوله:

العدم المطلق حستى الذهسنى لا منع عن وجوده فى الذهن اقول: اى انّه اذا قلنا «الشيء امّا ثابت او لاثابت مطلقاً حتى فى الذهن» فمفهوم اللاثابت فى الذهن موجود فى الذهن و لا يلزم من حضور الذهنى المفهومى، العدم خلاف عدمية العدم مطلقاً حتى فى الذهن بان يـقال: يُصوَّر مفهوم اللاثابت فى الذهن و هو الوجود الذهنى للعدم فيلزم الخلف و التناقض فى نفس هذه القضية. والجواب: ان ما هـو النـقيض و البـديل

للوجود ليس عنوان عدم هذا الوجود و منهومه بل ما يكون بالحمل الشايع يديل و نقيض للوجود. أن قلت: لافرد للعدم حتى يكون بالحمل الشايع نقيض الوجود – كما قررتم – و منهوم العدم لايكون بديلاً للوجود و لايمكن أن يحكم على منهوم العدم حكم من الاحكام حتى بان يقال المعدوم المطلق لايخبر عنه فكيف يمكن تصوير الموضوع لهذه القضايا، الشيء موضوعها المعدوم و محمولها حكم من احكام العدم؟ و الجواب: أنّ تلك القضايا اللابتيّة التي موضوعاتها صقدّرة الوجود و الفرض و التقدير للشيء المحال ليس بمحال. فيكون المعنى أنه لو فرض بالفرض المحال شيء يكون بالحمل الشايع عدماً مطلقاً فهو محكوم بانّه لا يخبر عنه.

ان قلت: أليس هذا الا التناقض في قضية واحدة و يصير المعنى الله لو فرض بالفرض المحال وجود شيء يقال له المعدوم المطلق فهو محكوم بامتناع الوجود فالمحمول في هذه القضية ينفي الموضوع. قلت: الوجود في الضرورات القضايا الحقيقية الدالة على الضرورات الذاتية ظرف مغفول عنه و لا يحمل عليه محمولات تلك القضايا حتى يلزم التناقض.

### •

## القضايا اللابتيّة عند صدر المتألهين

قوله:

والحمل فيه نه بنحو البتّ فان عقد الوضع غيربتي اقول: بعد ذكره انّ الاحكام الواقعة في تلك القضايا كـ «شريك البارى ممتنع» أو «المعدوم العطلق لا يخبر عنه» ليست عملي مفاهيم همذه

الموضوعات بالحمل الاوّلى كى يقال: انّها موجودة فى ذهن الحاكم حين يحكم و لاعلى مصاديقها الخارجية بالحمل الشايع الصناعى البتّى، لانّ المغروض انّه ليس لهذه المفاهيم مصداق فى الخارج بهذا الحمل و الاّ يلزم الخلف و خلاف الواقع اذ ليس للمعدوم فرد فى الخارج اصلاً بل الاحكام تتعلّق بذوات باطلة فى الخارج و مفروضة على نحو الاشتراط و الابتيّة عند الاذهان بمعنى انّ «كل ما اذا وجد فى الخارج، و لو بالفرض المحال، شىء و صدق عليه انّه شريك البارى بالحمل الشايع اللابتيّ يصدق عليه انه ممتنع الوجود.» و «كل ما اذا وجد فى الخارج، و لو بالفرض المحال، شىء و صدق عليه انه المعدوم المطلق يصدق عليه أنّه لا يخبر عنه». و خلاصة الكلام انّ الاحكام فى هذه القضايا تتعلق بالموضوعات خلاصة الكلام انّ الاحكام فى هذه القضايا تتعلق بالموضوعات الخارجية الفرضيّة بحيث انّ الفرض فى الذهن، و المفروض بالمرض فى الخارجية الفرضيّة بحيث انّ الفرض فى الذهن، و المفروض بالمرض فى الخارج.

ان قلت: اذا كان فرض وجود الموضوع كشريك البارى اوالسعدوم المطلق في الخارج فكيف يصح العكم على هذا الوجود الفرضي بامتناع الوجود؟ او كيف يحكى الإخبار بعدم الإخبار عنه في هذا الفرض؟ فهل هذا الا التناقض اى امتناع الوجود لما هو موجود بالفرض او عدم الإخبار عنا هو بخير بالفرض ؟

قلنا: القضايا العقيقية كهاتين القضيتين ينحل عقد وضعها الى قضيةٍ
لابتية و هو بمعنى أن الشرط والجزاء يرجع الى عقد الوضع فى القضية و لا
يرجع الى النسبة بين الموضوع والمحمول كما فى القضايا الشرطيّات. و
للافتراق بين هذا الشرط فى جانب عقد الوضع و الشرط فى الشرطيّات
اصطلح عليه صدر المتألهين - قدس سره - باللابتيّات. فاللابتيّات هى

الحمليّات الحقيقيّة التي ينحلً عقد وضعها الى الفرض و الاشتراط و هذا معنى قوله .قدس سره: «كان عقد الوضع غيربتيّ» اى قضيّة للابتيّة.

فبعد العلم بان صورة تلك القضايا كالشريك البارى ممتنع و امثالها هى الصورة فى القضايا الحقيقية نقول فى جواب التناقض بان القضايا الحقيقية نقول فى جواب التناقض بان القضايا الحقيقية كمافى الضرورات الذاتية تأخذ وجودات موضوعاتها ظرفاً لموضوعات احكامها لا شرطاً و لا شطراً لها. فالحكم فى تلك القضايا اتما يترتب على ذوات الموضوعات لاعلى وجودات الموضوعات بوصف أنها موجودات فى الذهن او فى الخارج و الا ينقلب صورة تلك القضايا الضروريات الى المشروطات العائة.

ففى قضية «شريك البارى معتنع» لا يترتب حكم امتناع الوجود على وجود شريك البارى بنتياً كان هذا الوجود او فرضياً خارجياً كان او ذهنياً، بل انّما يترتب هذا الحكم على ذات شريك البارى والوجود الفرضى لها هو ظرف هذا الحكم لاشرط لموضوعه او شطر له، والتناقض انّما يسصح فرضه اذا كان وجود شريك البارى بما هو وجود، فرضياً كان او بستياً، مأخوذ فى حكم امتناعه لاما اذا كان ظرفاً للحكم.

و قد اجاد الحكيم السبزواري في منطقه بقوله في الضروريات الذاتية:

فالحكم أن ضرورية أبانا ما جروه السوضوع أيساً كانا
كانت ضرورية الذاتسيه طللق ضرورية ازليسه مشروطة عمّة أن بالوصف ذي وقاتية مطلقة إن تحتذي (۱)
و خلاصة الكلام أن مفهوم شريك الباري بما هو مفهوم يحمل عليه

١. السيزواري، شرح المنظومة. قسم المنطق، ص ٥٢ - ٥٥ (چاپ ناصري)

بالحمل الاولى الذاتى الله شريك البارى ليس بنفسه. و بسما أنه صفهومٌ موضوعاً لحكم الامتناع ليس جنساً و لا فصلاً لشريك البارى بل هو عنوانٌ لذات شريك البارى الفرضى. و ذات شريك البارى الفرضى لاوجوده يكون موضوعاً لحكم الامتناع، و قد علمنا قبل أنّ فرض المحال ليس محالاً فتدبر في المقام فائة جديرٌ به.

## 40 تبديل مناط الصدق بموطن الصدق

قوله:

مُوطِنُ صِدقٍ نسبةُ القضيّة خارجُها إن تكُ خارجيّة اقول: في تبديل مناط الصدق بموطن الصدق اشكال و هو انّ المناط يشعر بالعليّة، والموطن ليس كذلك. و السؤال عن علة صدق القضيّة كان من اهمّ المسائل الفلسفيّة من اوّل الامرالي زمانناهذا. و تلك لانّ القضيّة قول محتمل للصدق والكذب فكونها صادقاً لابدً ان تعرضها علة زائدة على نفسها.

و على هذا للسائل ان يسئل: ما هو السلاك في علمنا بالصدق والكذب؟ وكيف يمكن لنا أن نحكم بصدق قضية تارةً و بكذب قضية اخرى تارةً اخرى؟ والجواب الذي استشهر من اوّل الامر تأسياً بالمعلّم الاوّل هو أنّ المطابقة بين الذهن و الخارج هو المعيار في الصدق و عدم المطابقة هو المعيار في الكذب. و معلوم أنّ المراد بالخارج في هذا المقام هو الخارج عن الذهن لاخارج القضية او خارج نسبتها كما يستفاد من هذا

البيت، و لكن يرد على هذا الكلام اشكال انّ الامر ليس في تمام انواع القضايا على هذا المنوال بل هذا المناط انَّما يصحَّ و يناسب في القضايا الخارجيّة كقولنا: «كلُّ مَنْ في العسكر قُتل»، و ربّما يكـون كـذلك فـي القضايا الحقيقيّة في غاية الامر حيث انّه يمكن ان يوجد في تلك القضايا صورة خارجيّة مستقلّة عن الذهن فيوقع التطابق بين الصورة الذهـنيّة و الصورة الخارجيّة فيحكم بالصدق او بالكذب عند المطابقة او عدمها. و لكن لا يطرّد هذا الملاك على المعقولات الثانية في اصطلاح المناطقة و لا على تلك المعقولات في اصطلاح الفلاسفة لانّ المعقولات الشانية في اصطلاحين ليس لِعروضها صورةً خارجيّة يمكن انطباق الذهــن عــليها فماذا يكون المعيار للصدق و الكذب في القيضايا المشتملة لهذه المعقولات كقولنا «الانسان نوع» او «الحيوان جنس» او «ان الجنس احد من الكليّات الخمس» او «ان الكلّى الطبيعي موجود» و هكذا؟ و لهذا فقد عدلوا عمّا قررّوه من كون المطابقة مع الصورة الخارجية هو المعيار الى المطابقة مع الصورة النفس الامريّة حينما فسّروا نفس الامر بحدّ ذات الشيء و ما يقابل فرض الفارض كي يشمل الوجود الذهني و الوجود الخارجي و مرتبة الله من حيث هي، وعلى هذا المطابقة لما في نفس الامر يشمل القضايا الخارجيّة كما في «قتل من في العسكر» لأنَّ نـفس الامر هيهنا هو الوجود الخارجي كما يشمل القضايا الذهنيّة كقولنا: «الكلي الطبيعي موجود»، و القضايا الذاتيّة التي عارية عن كلا الوجودين كقولنا: «الانسان حيوان ناطق».

## أشكالٌ على مناطيتّة نفس الامر

قوله:

لكنّ نفس الأمر ليس يقتضى نعواً من الثبوت الآ العرضى و ليس للمسذاتسى مدخليّة بسل هو كالقضية الحينيّة اتولى: والمصنف - قدّس سرّه - ورد اشكالاً على مناطيّة نفس الامر و هو أن نفس الامر بما هو نفس الامر لا يقتضى ثبو تا اصلاً لا في الذهن و لا في الخارج و الشيء لابد ان يتقرّر و يثبت امّا في الذهن او في الخارج اوّلاً ثمّ يمكن أن يتصف هذا الثبوت بنفس الامر ثانياً و بالعرض فليس لشفس الامر شأن في ان يكون معياراً للصدق الآيتِميّة معياريّة الوجود الذهني او الوجود الخارجي. و لكن الظاهر من كلامه - قدس سره - انه فسر الامر بخصوص شيئيّة الماهيّة بحيث لا يشمل امر الوجود فيرد عليه انّه اذا كان الامر كذلك و لا يكاد يبقى للقضايا الخارجيّة شيءٌ من مناط الصدق اصلاً لانه لم يفرض في تلك القضايا ماهيّة اصلاً حتى يصحّ تصوير نفس الامر الور

و اما حدّ الذات في القضايا الذاتيّة فليس له ايضاً مدخليّة في الصدق فانّ الذاتي بما هو ذاتي ليس له اقتضاء الصدق حتى يكون معياراً له اذ الذات و الذاتيّات ملاكات للااقتضائية و لا يصلح لان يكون سقتضياً للصدق. فصدق القضايا الذاتيّة كما في قولنا: «كلّ انسان حيوانٌ ناطق» انّما يستند الى ظرف وجودها في الذهن او في الخارج كما في القضايا الحينيّة كقولنا: «كلُّ قمرٍ منخسفٌ وقتَ الحِيلولة». فانّ الحكم بـضرورة الانخساف يَستَندُ الى وقت الحيلولة لا الى ذات القمر. فلا يصح مرتبة الذات لان يكون مناطأً للصدق اينضاً. فبقى أن يكنون السعيار، احد الوجودين الخارجى أو الذهنى ففى القنضايا الذاتية تكنون مسلاكات صدقهاوجوداتها الذهنية التي تعدّظروفاً لصدقها. هذا نهاية ما يمكن ان يقرّر كلامه -قدس سره -في هذا المقام.

و لكنّ التاقد البصير يدري مغالطة هذا الكلام من وجوه:

امًا اولاً: فلانه بناءً على ذلك لافرق بين الضروريات الذاتية و المشروطة العامّة والوقتية. فضرورة الصدق في كلّ المقامات يرجع الى ظرف وجودات موضوعاتها و لا يستند الى ذوات موضوعاتها. والحال ان من المعلوم البديهى ان الحكم في الضروريّات الذاتيّة يستند الى ذات الموضوع و معنى ذلك ان الظرف و هو الوجود ليس منظوراً اليه في حكم القضية بل هو منظور به، فلا مدخليّة للوجود الظرفي في حكم الضرورة الذاتيّة فاذا أخذ الوجود شرطاً في حكم القضية ينقلب الضرورة الذاتيّة الى المشروطة العامّة التي كانت الضرورة متعلّقة بالوصف العنواني او ينقلب الضرورة الذاتيّة الى الوقتيّة و هذا خلف.

و ثانياً: أنّ لوازم الذات ليس و لا يكون لوازم كلا الوجودين كما يوهمه هذا الكلام بل اللزوم و الاقتضاء بين الذات و الذاتيات بمعنى التبعيّة لا يمعنى التأثّر و العليّة. فاذا كان صدق الضرورة الذاتيّة مستنداً الى ذات الموضوع فليس معناه أنّ الذات مؤثّر في الصدق حستى يسقال أنّ الذات ملاك اللّاقتضائية و لا يكاد يكون مقتضياً للصدق.

و ثالثاً: ان صدق اللاقتضائية مستند الى الذات من دون دخالة احمد الوجودين من غير ترديد فالذات يمكن ان تكون بنفسها مسناطاً لصدق ذاتيًاتها والا ليس للضرورات الذاتية معنى اصلاً.

و رابعاً: معنى حدَّالذات و مرتبة الماهية بما هي هي هو انَّ كلَّ مفهوم من المفاهيم لا يشير الا الى ذات الموضوع و حيث انَّ ذوات الموضوعات، خارجيّة كانت او ذهنيّة. عارية عن الوجود و العدم و لذلك قــد يكــون موجوداً و قبد يكون معدوماً فبالماهيّات التبي هي عناوين تبلك الموضوعات لايدلِّ الَّا على ذوات تلك الموضوعات لا الى وجوداتها و لا الى أعدامها و لذلك قلنا: انَّ الماهيَّة من حيث هي ليست الَّا هي لا موجودة و لا معدومة، فكما أنّ مفهوم الوجود لايدلّ على العدم أو على الماهيّة من حيث هي بل يدلّ على الوجود كما أنّ العدم لايدلّ بما همو مفهوم العدم على الوجود او على مفهوم من مفاهيم الساهيات، كــذلك-مفهوم كلِّ ماهيةٍ من المفاهيم لايدلِّ اللَّا على ذاته فلا يدلُّ مفهوم الانسان بما هو انسان على وجوده او على عدمه بل انّما يبدلٌ عبلي الانسبان، فللشيء في حدّ المفهومية تقرّرٌ مغاير لتقرّر مفهومّي الوجود و العدم و مغاير لِكلِّ ما هو غير الانسان، ففي هذا التقرّر الشيء لا يقتضي الآذاته و ذاتيًاته فيسلب عن حاتيّ ذاته كلّ ما هو خارجٌ عن ذاته كما يصدق عليه بالضرورة كلّ ما هو ذاته و ذاتيّاته و هذا معنى قولِهم: «ثبوتُ شيء لنفسه ضروری و سلبه عند محال» أي يدلّ ذاته على ذاته و لا يدلّ على شيء من مغايراته. و لذلك كلِّه لابدّلنا ان نقول انّ للذاتي مدخليّة كليّة لكونه مناطأً لصدق الضرورات الذاتية اي لصدق ذاته على ذاته و لصدق ذاتيَّاته على ذاته.

و خامساً: العراد بـانّ الضرورات الذاتئة صادقة مادام كـون ذات الموضوع موجوداً كما اشاراليه المحقق السبزواري في قوله: و الحكسم ان ضرورة أبانا ما جوهر الموضوع ايساً كانا»(۱) ليس ما توهمه المصنف – قدس سره – من ان الضروريّات الذاتيّة تكون كالقضايا الحينية التي كانت الضرورة مستندة ألى الوقت او الى الوصف العنواني للموضوع حتى يوجب انقلاب الضرورات الذاتية الى الضرورات الوصفية او الوقتيّة، بل مراد المنطقيين من هذا هو ان الوجود بكلا قسميه لامدخليّة له في صدق الضرورات الذاتيّة بل الوجود ظرف مغفولٌ عنه لا اقتضاء له في صدقها، بل الصدق بتمامه مستند الى نفس الذات حين وجودها فكلام المنطقيين يشهد خلاف ما ذكره هذا المحقق.

فالأحرى أن يقول:

و كان للذاتي مدخلية

اذ ليس كالقضيّة الحينيّة

اى كان للذات و الذاتيات تمام المدخليّة فى حكم صدق الضرورة لأنّ تلك الضرورات ليست كالضرورات الوصفيّة و الوقتيّة التسى لامدخليّة لذات موضوعاتها فى حكم ضروراتها. فافهم و تدبّر فانّ السقام جدير بالامعان و التدقيق.

44

التناقض في السؤال عن مجعولية الوجود

قو له:

بالذات لاماهية الموجود ذاتاً بلاريب و لا غيضاضة

والحق منجعولية الوجنود لوحدة المفاض و الافاضه

السيزواري، شرح المنظومة، قسم المنطق، ص ٥٤ (چاپ ناصري).

اقول: الذى يستظهر من هذا الكلام انّ نفس معنى الجعل فى عنوان البحث ليس الا بمعنى الافاضة و الاشراق من الجاعل، و الافاضة انما هوالا يجاد و هو عين المفاض والوجود و الموجود ذاتاً. فينتج انّ المجعول بالذات لا يمكن الآان يكون هو الوجود و لا سبيل حينئذ لامكان مجعولية المهية اصلاً. هذا تفسير هذا الكلام النفيس البديع.

و انت خبير بانَّ هذا و ان كان في غاية المتانة الَّا انَّه لايوجب خروج البحث عن كونه مسئلةً و يدخله في عداد القضايا قياساتها معها، فان الجعل الذي يكون مأخوذاً في السؤال انّما هو بمعنى الافاضة وكل افاضة هو الايجاد، فينتج أن كلّ جعلٍ هو الايجاد. فيوضع هذه النتيجة سـوضع الصغرى في قياس آخر و يقال «كلُّ جعل هو الايجاد» و «كلُّ ايجاد هو الوجود والموجود ذاتاً» فينتج «كلُّ جعل هو الوجود و الموجود ذاتاً». و لا يخفى انه بناءً على ذلك ينحلُّ صورة مسئلة الجعل - الجعل امَّا ان يتعلق ذاتاً بالوجود أو بالمهية - إلى قضية منفصلة بالانفصال الحقيقي، مقدِّمها قضيةً متناقضةً بحسب المفهوم يناقض محمولها موضوعها، معناها انَّ الايجاد يتعلَّق او يتَّحد مع المهية التي ليست بوجود. و بعبارة اخرى الايجاد و الوجود هو ما ليس بايجاد و لاوجود، نظير القول بان «المهية الموجودة امّا موجودة، و هي الضرورة بشرط المحمول، او معدومةً» و هي متناقضة بحسب المفهوم.

و هيهنا سبيل آخر في تقرير البحث مأخوذ من الحكماء المغربيين في ترسيم بعض مسائلهم الفلسفيّة مبنياً على ما اسّسهم سمّا يعبّرون عنه بالفلسفة التحليليّة Analytic Philosophy و هو أنّ هذا السؤال و نظائره يكون من المسائل التي تجيب نفسها بذاتها self answering question لا تحتاج الى شىء ازيد من نفس السؤال لانّ السؤال: «هل البعل متعلق ذاتاً بالوجود او بالمهية؟» ينحلّ بالتحليل اللفظى الى «انّ الجعل بسمنى الايجاد و هو عين الوجود، فهل الايجاد و الوجود متعلق بالوجود؟» و هو ضرورى الصدق اذ ثبوت شىء لنفسه ضرورى. ام لا؟ اى الجعل بسمعنى الايجاد و هو عين الوجود، فهل الايجاد والوجود لم يكن ايجاداً و وجوداً؟ و هو ضرورى الكذب، لانّ سلب الشىء عن نفسه محال. فالسؤال الذى يجيب نفسه من قبل لايكاد يُعدّ سؤالا حقيقةً و هو لا يحتاج الى التعليل بِلِمَ و بِمَ فى فرض السؤال. و على اصطلاحهم لو فرضنا ان حرف بمعنى الجعل فى موضوع السؤال و حرف ب بمعنى الايجاد و حرف ك بمعنى الوجود و علمنا انّ الايو الا و الا كلّها و احد ذاتاً و التفاوت بين كلّ و احد منها بالقياس الى الاخر بما هو فى المفهوم لا فى الحقيقة و العين. ثم اوردنا سؤالنا هكذا؛

العهو الع و العرابي y إلى هو الحاقهل العهو الك

فهذا سؤال يجيبُ نفسَه من قبل. هذا سؤال عن مجعولية الوجود.

كما انّه يمكن طرح السؤال في جهة مجعولية المهيّة بان نفرض ان الـx يمعنى الجعل و الـyبمعنى الايجاد و الـzبمعنى المهية فنورد السؤال هكذا:

الدهو الابعينه و التبمعني المهية التي غير الوجود،

فهل الدو الاهو التالذي غير الوجود؟ و هذا سؤال يناقض ذيله صدرًه self contradictory question لانّ المفروض انّ الدو الا واحد عيناً و التفاوت بينهما في المفهوم و اللفظ فقط و لانّا نعلم و نفرض من قبل انّ الا الذي هو بمعنى الايجاد ليس الاّ الوجود ذاتاً و مع هذا الفرض نسئل: هل الايجاد غير الوجود ذاتاً و مع هذا الفرض نسئل: هل

## مجعولية الماهية توجب اتصافها بالوجود

قوله:

و أنّ مسجعوليّة الساهيّه تستلزم الضرورة الذاتسيّه اذ لازم التقرّر الوجـودى لذاتها ضـرورة الوجـود

اق ل: بيان ذلك أنَّ محعولَيَّة الماهيَّة توجب أتَّصافها بالوجود والموجوديَّة و معنى ذلك أنَّ الماهيَّة في نفس قوامها الذاتي مع قطع النظر عن مجعوليِّتها . مستغنية عن المجعولية و عن الجاعل. و اثر الجاعل أنّما هو في اتصافها بالوجود و الموجودية لا في تقررذاتها. فحينئذ الماهية من حيث ذاتها متقررة من دون انتسابها إلى الجاعل فيلزم حيننذ تقرر ذوات الماهيات في حدود انفسها بالضرورة الذاتية، لانَّها في نفسها ثابتة لنفسها من غير اعتبار الوجود و جاعله. و احتباجها الى الجعل أنَّما هو في اتصافها بالوجود. و من هنا يظهر انّ في كلامه «اذ لازم التقرّر الوجودي» مسامحةً لا يجوز غمض العين عنها، و هي أنَّ اختلاط التقرُّر الذاتبي بالتقرُّر الوجودي والحكم بان التقرر الوجودي يستلزم ضرورة الوجود ويخرجها عن بقعة الامكان الى وجوب الوجود الذاتي لهذه الماهيات، اشتباهُ لا يصحّ صدوره عن هذا المحقق البارع، اذ التقرّر الذاتي في هذا الفرض هو التقرّر الماهوي لا التقرّر الوجودي، و اللازم من التقرّر الماهوي قبل جعلها و قبل اتصافها بالموجوديّة هو القول بالأصلين لا الضرورة الذاتيّة للوجود، فإنّ الذات في نفس تقررّها الذاتي ليس متّصفاً بالوجود والموجوديّة كما هو المفروض حتى تستلزم ضرورة الوجود الذاتي. غاية ما يستلزم من التقرّر الماهوي هو القول بالأصلين لاالضرورة الذاتبة للوجود.

### التقرّر هو الوجود

قوله:

و مقتضى تـقرر الذات فـقط جعل الوجود ليس ما سواه قط اقول: اى التقرر لامعنى له سوى الجعل و الايجاد و هو الوجود.

٥٠

## امتناع التشكيك في الماهية

قوله:

و يلزم التشكيك في الماهيّه و هو محال لاكنذا الهبويّه اتول: اى ان كانت الماهية مجعولة، فنفس التشكيك الذي في الوجود مبنياً على قاعدة امكان الاشرف من الكمال و النقص والعليّة والمعلولية لابدّ ان يعتبر في الماهيّات و الحال انها ليست بمشكّكات اصلاً.

## ٥٦ وجه آخر لعدم مجعولية الماهية

قو له:

و جعلها عين التعلقيّه لذاتها بجاعل الماهيّة اقول: هذا وجه آخر لعدم مجعولية الماهيّة و هو أنّه اذا كانت الماهية مجعولة بالذات و متدلّ الذات للزم كونها في حدّ ذاتها تعلّقي الذات و متدلّ الذات الى جاعلها وكون تعلقها الى جاعلها ذاتياً لها بحيث لا يمكن تصورها مستقلاً و من دون تصور جاعلها، و الحال انّ الماهية معقولة بذاتها من دون تعقل جاعلها.

### Δ۲

## دلالة عدم مجعولية الماهية على التكثر فيها

قوله:

كذاك بالحقيقة العينيه تكثر الماهية النبوعية الول: اى كذلك يدل على عدم مجعولية الماهية بالحمل الاولى الذاتى الماهية البحقيقة العينية التى تتّحد مع ذات الماهية بالحمل الاولى الذاتى فالحقيقة العينية المجعولة بالذات يغاير الماهية ويسلب عنها بالسلب الذاتى فالسلب الذاتى بين المجعولية و الماهية يدل على مغايرتها ولا ينتقض ذلك بالوجود و يقال المجعولية تصع سلبه عن الوجود فالوجود ايضا لا يكون مجعولاً بالذات لان المجعولية و الجاعلية هى كالعلية و المعلولية من الاحكام الذاتية للوجود.

### ۵٣

# هل يصحّ اندارج كل الماهيّات في مقولة الاضافة؟

قوله:

و ليس من مقولة المضاف كلّ مقولة لدى الانصاف اقول: مراده انّ المجعولية لوكانت متّحدة ذاتاً مع الماهيّة بحيث ان لا يكون للماهيّة شأن سوى الاضافة الى الجاعل بالاضافة المقولية، للزم اندراج كلّ الماهيّات من أيّة مقولة من المقولات في مقولة الاضافة، لانّ المقولات كلّها ماهيّات و الماهيّات مجعولات بالذات أى منسوبات الى جاعلها بالنسبة المقوليّة في هذا الفرض، فالمقولات كلّها منسوبات الى جاعلها

بالنسبة المقولية، فكلّها داخلة في مقولة الاضافة. وقد ذكر المحقق السبزواري في شرح منظومته في اصالة الوجود (١١) أن النسبة بين المجعول بالذات و الجاعل أن كانت مقولية فيهي اعتبارية، فضّم هذه النسبة الاعتبارية إلى الماهية الاعتبارية من حيث الذات لا يجعلها اصيلاً، و امّا أن كانت النسبة اشراقيةً فهي عين الا يجاد و الوجود كمامضي.

و لكنّه يمكن ان يورد عليه ان صرف انتساب الماهية الى جاعلها لا يوجب صيرورتها من مقولة الاضافة لانّ المفروض فى المقام انّ الانتساب الى الجاعل زائدٌ على ذاتِ الماهيّة و عارض عليها، و غاية ما ستنزم من هذا الانتساب هو ان يكون كلّ الماهيّات و المقولات من حقائق ذوات النسبة التى تقع النسبة خارجاً عن ذواتها لانّها بنفس ذواتها هى النِستب والاضافات. و فرق بين انّ المقولات ليست إلّا النسب والاضافات، والمحذور انتا هو فى الاوّل دون الناني.

## ٥٤ الماهية لاتقتضى الانحصار

قوله:

و لا انعصار قطّ للِكلي فـى فردٍ بلاجعل الوجود فــاعرف اقول: لعلّ مراده من هذا الدليل انّ الماهيات الكليّة في صورة تعدد افرادها

١. الميزواري، شرح المنظومة، قسم الحكمة، ص ٨. (چاپ ناصري).

لم تكن بيّناً ولامبيّناً من انها هي المجعولات ذاتاً او وجوداتها، فانّه من الممكن ان يقال بناءً على مجعولية المهيّة: ان كل واحدٍ من هذه الافراد المتعددة ماهيّة شخصيّة مجعولة بالذات و ليس بين الكلّى و الفرد تفاوت اصلاً كما كان الامر كذلك في الكلّى الطبيعي الذي كان يعين وجود الافراد و يتعدد الماهية الكليّة بتعدد اشخاصها و افرادها و لم يكن بين الكلّى و الفرد تفاوت اصلاً. و اتما اذا كان الكلّى منحصراً في فردٍ واحد كالانواع المجرّدة و كالشمس في الفلكيات السابقة فنفس هذا الانحصار يدلل بأعلى صوته على ما هو مجعول ذاتاً و هو الفرد المنحصر و ما لم يكن مجمولاً ذاتاً و هو الماهية الكليّة التي تقبل الصدق على كثيرين اصلاً و هو الفرد المنحصر. على ان الانحصار خصوصية طارية على الماهية الكليّة الفرد المنحصر. على ان الانحصار خصوصية طارية على الماهية الكليّة الفرد كليّة على الماهية الكليّة

هذا و لكن يرد عليه: ان الانعصار و التعدد كليهما من خصوصيات المجعول بالذات و هو الوجود و الماهية من حيث هي ليست الآهي لا واحدة و لاكثيرة، فاذا كان الانعصار في الفرد دليلاً على مجعولية الوجود فليكن التعدد والكثرة ايضاً دليلاً على ذلك لان المفروض ان الماهية كما لا تقتضى ذاتاً الانعصار في فرد واحد كذلك لاتقتضى ذاتاً و بالحمل الاركل التعدد و الكثرة لصحة سلب جميع تلك الطوارى عنها، فما يقتضى الانعصار والوحدة تارة والتعدد و الكثرة تارة أخرى غير ما لا يقتضها بعسب الذات. و الاقتضاء و التأثير من خصوصيات الوجود و عدم الانتضاء من عوارض الماهية فافهم.

## الوجود الرابط و اختصاصه بالهلية المركبة

قوله:

و ما هو المعدود في الروابط فيهو وجود رابط لاربطى وخسصً بالهايّة المركّبه ما لم تكن سالبة بل موجبة اقول: الوجود الرابط رابع اقسام الوجود اذا قسّم الوجود بما في ذاته بذاته لذاته، و هو الوجود الواجب – جلّ و علا – و ما هو وجود في ذاته لذاته بغيره، و هو وجود البحواهر، مجردة كانت او ماديةً، و ما هو في ذاته لغيره بغيره و هو وجودات الاعراض سوى مقولة الاضافة، و ما هو في غيره لغيره بفيره و هو الوجود الرابط كوجود النسب و الاضافات الذي لايكاد يحمل على موضوعه في القضية البسيطة، فلا يكون وجوداً محمولياً بغلاف ساير اقسام الوجود الذي يصح حمله على موضوعه في القضية البسيطة حتى وجود الاعراض فانها موجودات بذواتها و ان كانت توجد في موضوعاتها، و لذلك يقال: ان وجودها في نفسها عين وجودها لموضوعاتها،

ان قلت: الوجود الرابط ان لم يكن وجوداً محمولياً فكيف يعد من اقسام الوجود المطلق؟ فنفس كونه من اقسام الوجود المطلق معناه انه يمكن ان يوضع الرابط موضوعاً لقضية بسيطة و يحمل عليه الوجود المطلق و يقال: ان الرابط موجود في قبال نفي وجوده مطلقاً، فكونه من انقسامات الوجود المحمولي.

قلت: الوجود الرابط اذا انتزع و تقرّر في النظر الثاني في الذهن يصير معنيّ اسميّاً ينقلب من حقيقته الحرفية الى معنيّ اسمي يشير بـالاشارة المقلية الى تلك الحقيقة الربطيّة فيمكن ان يقع موضوعاً للقضية البسيطة بهذا المعنى الانتزاعى كما يقال: «لو حرف شرط» و على للاستعلاء او يقال: الشرط و الجزاء موجود فى الخارج او السببية و المسببيّة موجودان فى الحقيقة فى مقابل ادعاء انّ السببية و المسببيّة لايكون لهما وجودً اصلاً. فوجود تلك الحقائق الضعيفة كالحركة و الهيولى و النسب و الاضافات لابدّان يقاس بعدمها المطلق حتى يستعدّ الذهن بقبول نحومن الوجود لها فالوجود المحمولى للروابط و الحروف انما هو وجود انتزاعي ومن الاعتباريات النفس الامرية يعتبر فى الذهن بملاحظة منشاء انتزاعها فالمنتزع يكون معنى اسميّاً محمولياً و المنتزّع عنه يكون معنى اسميّاً محمولياً و المنتزّع عنه يكون معناً ربطيًا.

و على كل حال الوجود الرّابط مختصَّ بالهليّة المركبة ان كان باقياً على معناه الحقيقى الحرْفي، والهليّة المركبة هي القيضيّة المركبة بالتركيب الانضمامي لا التركيب الاّتحادى، و هذه النسبة الربطية انّما هي مختصة بالموجبات دون السوالب، و اما في السوالب فلان مفادها سلب الربط لا ربط السلب و لا النسبة السلبية. فلا يكون ربطً اصلاً.

#### ٥۶

غيريته النسبة الربطية التركيبية و النسبة الحكميّة الاتحادية ق له:

و هو وراء النسبة الحكمية مناط الاتحاد فسى القضية اقول: وايضاً الوجود الرابط هو النسبة الربطية التى من اركان الهلّية المركّبة و النسبة الربطية التركيبيّة غيرالنسبة الحكميّة الاتحادية التى لابدّ منها فى كل قضية من القضايا، مركبة كانت او بسيطة، فالنسبة الحكمية هي التي تفيد الاتحاد بين الموضوع و المحمول، سواء التركيب بينهما انتضماميًا اواتحاديًا، فان في التركيبات الانضماميّة لابدّ و ان يفرض الاتحاد بين الموضوع و المحمول حتى يصح الحمل و معلوم انّ جهة الاتحاد في المركبات غير جهة التغاير، و في القضايا المركبة جهة الاتحاد هي الاتحاد في الوضع و الموضع، كماني الاعراض التي وجودها في نفسها عين وجودها لموضوعاتها. فالاعراض متّحدة مع موضوعاتها في الوضع و الموضع و ان كانا متغايرين في نحوالوجود.

و ملخّص الكلام ان القضية بما هى قضية يتركّب من موضوع و محمول و النسبة بينهما، و هذه النسبة فى البسايط تكون اتّحاديّاً و فى المركبات انضماميّاً ربطياً و بعد ذلك تصل النوبة الى النسبة الحكميّة و هى يحكم بايقاع النسبة الاتحادية فى المركبات و فى كلا الموضوعين النسبة الحكمية تدلّ على نحو من الاتحاد بين الموضوع و المحمول لان الحمل انّما هوبملاك الاتحاد فلو لم يكن اتحاد فى الذات كمافى البسايط فليكن الاتحاد فى الوضع كماهو فى المركبات فافهم.

Δ٧

لايمكن معرفة الوجودات الامكانية الابمعرفة باريها

قوله:

الكل في جنب الوجود المطلق بالذات عين الربط و التعلق الول: لاسكانية لاكلّ المراد بالكل هيهنا هو كلّ الموجودات الامكانية لاكلّ

الوجودات مطلقاً حتى يشمل الوجود المطلق و القرينة هى تنفيد الكلّ بقوله: «فى جنب الوجود المطلق»، كما أنّه ليس المراد بالكلّ كلّ الموجودات الممكنة بالامكان الذاتى لانّ الامكان الذاتى من لوازم الماهية من حيث هى و الماهية و لوازمها لاتتعلق بالوجود اصلاً فكيف تعلقها بالوجود المطلق. فبقى أن يكون المراد بالكل كل الموجودات الامكانية مع فرض أن يكون المراد بالامكان، الامكان بمعنى الفقر الذاتى الذى يعد من عوارض مرتبة من مراتب الوجود، كما أنّ المراد بالوجود المطلق هو الاطلاق بمعنى السعة والاحاطة القيومية التى تكون من مصطلحات الفلسفة الافلاطونية دون معنى الاطلاق الشايع فى لسان منطق الارسطالي و هو المفهوم الكلّى الذى يقع صدقه على كثيرين من اقسامه.

على ان معنى الربط و التعلق فى المقام ليس بمعنى الوجود الرابط الذى مضى ذكره آنفاً بل الربط هو الربط والاضافة الاشراقية، و فى الاضافة الاشراقية الاضافة عين المضاف و هو عين الفقر و التبعلق الى السبدأ الأعلى لاشىء له الفقر بل شيئيته نفس الربط. فَعلى هذا كما انّ الربط والنسب و الاضافات فى المفاهيم لايمكن ان يكون لها وجود محمولى و وانسب و الاضافات فى المفاهيم لايمكن ان يكون لها وجود محمولى و مستقلة ليس الا تلب ماهيتها عمالها من المعنى الحرفى الى المعنى الاسمى، و ذلك خلف حقيقتها الاصلية، كذلك الاضافة الاشراقية نحو وجود تعلقى لا يكاد يمكن تعقلها فى صورة مستقلة عن وجود باريها. فحضورها فى العين و الذهن لا يمكن الا فانياً فى وجود ما يضاف اليها و هو الرجود المطلق، جلّ و علا فعرفة الوجودات الامكانية كلّها لا يمكن

الًا بمعرفة باريها، تقدّست اسمائه. و ذلك معنى دمن عرف نفسه فقد عرف ربّه، اي معرفة النفس لاتتحقق حقيقةً الاّ بعد معرفة اللّه بالبرهان اللمّي.

# ۵۸ شأن التدتّی و الاضافة للوجودات الامكانية

قوله:

روابط ليس لها تنفسية ففي قبال ذاته القدسية اقول: يريد بذلك أنَّ الكائنات ما سوى الله تبعال رواسط صوفة كالوجودات الربطيّة التي لاشأن لها الّا الاضافة الى الغيير و التـدلّي الى ما يضاف اليه الا أنَّ الفرق بين تملك الروابط المقوليَّة و الوجودات الامكانية يظهر في أنّ الروابط المقوليّة يبعدّ من الماهيّات و السفاهيم المقوليَّة، و الوجودات الامكانية تكون من مراتب الوجود الحقيقي الظلِّي ظلِّ الوجود الحقيقي الحقّي، كما أنَّه ينظهر الفرق في إنَّ الوجودات، الامكانية الربطية ليس و لايكون لها وجود مضاف ببحيث انّ النسبة و الربط يقع بين المضاف و المضاف اليه و يستند احدهما الى الآخر في مفاد القضايا. أمّا الوجودات الأمكانية الربطية فيهي الأضافة الأشيراقية و حقيقتها ليس الّا الوجود الظلّي المحض الفائض عن المبدأ الأعلى و متدلّ اليه في تمام ذاته فليس هناك شيء الا المبدأ المضاف اليه و تسلك الاضافة الاشراقية الوجودية فقط، و هذه الاضافة الاشراقية هـو معنى الامكان بمعنى الفقر المصطلح في لسان الحكمة المتعالية حينما أيَّده بتفسير تلك الآية الكريمة: «يا ايّها الناس انتم الفقراء الى الله و اللّه هو الغنى الحميد» (١) بان الفقر هو الفقر بالذات الذى هو مبدأ اشتقاق هذه الصفة و ليست الذات دخيلة في مفهوم المشتق و هو الفقر المحض لا ما هو شيء له الفقر الذى هو الفقر بالعرض و الفقر بالذات هو الاضافة الاشراقية و تلك الاضافة هي الربط الوجودي الاشراقي فينتج ان كل الوجودات الامكانية روابط وجودية لذاته القدسية و ليس لها شأن من الشؤون النفسية. و لنا من هذا الربط الوجودي و الامكان بمعنى الفقر وجة وجيه في تفسير البرهان الصديقين سيأتي تفصيله في محلة انشاء الله تعالى.

## ۵۹ معنيى الضرورة واللاضرورة

تر له:

وهسى ضرورة و لا ضرورة فى النفى و الثبوت بالضرورة القول: هذه اشارة الى ان العواد الثلاث يستنتج من الحصر العقلى فى التقسيم الحاصر بين الضرورة واللا ضرورة لائ شىء من الاشياء حقيقية كانت تلك الاشياء ام لا. و هو هكذا: كلُّ شيء من الاشياء إمّا ضروري الوجود أولاً، وكلَّ ما لم يكن ضروري الوجود إمّا ضروري العدم ام لا. و الاوّل هو واجب الوجود بالذات، و القسم الثاني (ضروري العدم) هو جهة الامتناع و الشيء الموصوف بها ممتنع الوجود، و القسم الاخير الملقق من لاضرورة الوجود و العدم هو الامكان الذاتي الخاصّ. هذا اذا

كان «في النفي و الثبوت» متعلق بخصوص لاضرورة و معناه انّ جهة

۱. سوره فاطر، آیه ۱۵.

الامكان الخاص يتركّب من الامكانين العامّين، كمل واحمد فيها ينفى ضرورة الطرف المخالف والمجموع الحاصل منهما هو الامكان الخاص، وامّا اذا كان الطرف المخالف متعلقاً بكلّ من الضرورة واللاضرورة فممناه أنّ الضرورة في النبوت هو الوجوب. كما أنّ اللاضرورة في النبي هو الامكان العام و اللاضرورة في النبوت مع الامكان العام و اللاضرورة في النبوت مع الاضرورة في النبوت مع الاضرورة في النبوت ما اللاضرورة في النبوت مع الاضرارة في النبوت مع الاضرارة في النبوت مع اللاضرورة في النبوت مع اللاضرورة في النبوت مع الاضرارة في النبي بعنى الامكان الخاصّ.

۶.

## عدم امكان عليّة الشيء لنفسه

قوله:

و ليس شىء علَّة لنفسه امّا عدم امكان عليّة الشررء لنفسه فانّه مملاك تقدم الشررء مما هو

اقول: اثمّا عدم امكان عليّة الشيء لنفسه فانّه بملاك تقدم الشيء بما هو علمة على نفسه بماهو معلول فيلزم من ذلك وجود الشيء في المرتبتين و عدمه في المرتبتين، و هكذا يسلزم تأخير الشيء بما هو معلول عن نفسه بماهو علّة لنفسه، و ذلك ايضاً يلزم وجود الشيء بما هو معلول عن نفسه بماهو علّة لنفسه، و ذلك ايضاً يلزم وجود الشيء في المرتبتين و هو ايضاً تناقض صريح في المرتبتين و ازوم تلك التناقضات ملاك محالية الدور. و امّا عدم امكان عليه الشيء لعدم نفسه فيعد فرض أنّ المراد بعدم نفسه هو العدم البديل أي العدم الذي هو بديل وجوده أي العدم الذي يكون رفعاً لوجوده و هو نقيضه لا العدم المقابل الانفكاكي فهذا ايضاً يستلزم تناقضات صريحة:

منها: انّ الشيء و نقيضه لا يعقل ان يكونا في السرتبتين بحيث ان يكون احد النقيضين علة للنقيض الآخر و الآخر معلولاً له و متأخراً منه، فالشيء و نقيضه مع فرض انهما في المرتبة الواحدة لايكونان في مرتبة واحدة بل احدهما علة متقدم والآخر معلول متأخر.

و منها: ان كان الشيء علة لعدم نفسه فان كان عدمه ايضاً علّة اوشريك علّة لوجوده فيلزم اجتماع النقيضين في وجود الشيء و عدمه، و ان لم يكن عدمه ايضاً علة او شريك علّة لوجوده بل عدمه يلائم مع عدم علته، فهذا ارتفاع النقيضين في عدم الشيء و عدم عدمه.

هذا كلّه اذا كان المراد بعدم نفسه العدم البديل الذي هو رفع الشيء و نقيضه، امّا اذا كان المراد بعدم الشيء العدم المقابل الانفكاكي و هو ان يكون وجود الشيء حدوثاً علة لعدم نفسه بقاءً على خلاف ما ذكره بعض المتكلمين في مسئلة الحدوث الزماني من انّ العدم السابق الانفكاكي شرط لحدوث الاشياء اللاحقة فهو بمكان من الامكان بل هو واقع ضرورة في سلسلة الزمان و الزمانيات بل هو الذاتي لحقيقة كل صركة من الحركات العرضية و الجوهرية لان وجود كل جزء سابق من الامور التدريجية يعد علة لعدمه في ظرف وجود الاجزاء اللاحقة مثلاً وجود يوم الاحد يكون علّه او شرطاً لاتعدام ذلك اليوم في يوم الاثنين و هكذا يوم الاثنين في يوم اللاث.

#### ۶١

حاجة الوجودات الامكانية الى حيثيّتَي الثقييدية و التعليلية قوله:

بل ان يكن مطابق العوجود بسذاتسه فسواجب الوجسود اقول: لمّا ذكر انّ الشيء لايكاد يكون علة لنفسه كي يكون الوجوب الذاتي

بمعنى علَّة الشيء لنفسه و انتهاء سلسلة العلية و المعلولية الي سالا يستدعى علة خارجة عن ذاته بل يكون ذاته علة لذاته، كما يظهر من بعض كلمات القوم فيستصحب هذا الكلام سؤالا بانَّه: «فعليهذا فما معنى الوجوب الذاتي بعد ما لم يكن بمعنى علية الشيء لنفسه»؟ فاجاب -قدس سره: أنَّ معنى الوجوب الذاتي أنَّ الواجب بالذات ما كمان له فرد بالذات مطابق إبالفتح] بذاته لمفهوم الموجود ببحيث أنّ حمل مفهوم الوجود والموجود عليه لايحتاج الى الحيثية التقيدية والتعليلية عملي خلاف كلُّ مهيات الموجودات الامكانية، فانها فيي وصف مـوجوديتها تحتاج الى تقييدها بعروض الوجود عليها و يحتاج اينضاً الى انسسابها بجاعلها الى الحيثيّة التعليليّة، و هكذا على خلاف كلّ الوجودات الامكانية مع قطع النظر عن ماهيّاتها فانّها في أتّـصافها بالوجود و الموجودية وان لم تكن محتاجة الى العيثيات التقييدية والكنها محتاجة الى حيثيتها التعليلية، فالذي كان مطابق الموجود مطلقاً هو ما كان ذاته بذاته و لذاته موجوداً. فعليهذا التقرير لابدّان بكون المراد بالمجرور معنيٌّ اعم حتى يشمل الحيثيتين معاً. فإنّ المجرور و الظرف إذا اجتمعا افترقا و اذا افترقا اجتمعا.

### ۶۲ معنى ضرورتي الذاتية و المطلقة

قوله:

و ممكن ان كان لابذاته بل باعتبار بعض حيثياته اقول: ثم قال – قدس سره: والممكن ما لا يكون النسرد بـالذات مـطابقاً إبالفتح إبذاته لمفهوم الوجود و الموجودية. ان قلت: هذا المعيار و ان كان صادقاً في المهيّات الموجودة السمكنة فانّها في اتصافها بالوجود و الموجودية تحتاج الى كلنّى العينيتين و لكن لايصدق في الوجودات الامكانية، لأنّ تلك الوجودات بنفسها كافيةٌ في اتصافها بنفسها التي ليس الا الوجود و الموجودية فلا تحتاج في هذا التوصيف، فعلى هذا يمكن سوى نفسها. فالحيثية التقييدية تنفيه في ذلك التوصيف، فعلى هذا يمكن ان يقال: انّ الوجودات الامكانية برمّتها واجب الوجود بذاتها لمكان انّ حمل مفهوم الوجود و الموجودية عليها لا تحتاج الى حيثية تقييدية فذواتها بانفسها كافيةٌ في هذا التوصيف و توصيفها بالوجود والموجودية لا يكون من باب الوصف بحال المتعلق بل وصف بحال ذواتها، فتلك الوجودات الامكانية كلّها تكون مطابق الموجود بذاتها فللبدّ ان تكون كلّها واجبة الوجود.

قلنا: الامر فى حقيقة الامر كذلك فان نفى الحيثية التقييدية يستلزم صدق الحيثية الاطلاقية فى جهة موضوع القضية الضرورية الذاتية» كمانقول: «الانسان من حيث هو انسان حيوان ناطق بالضرورة الذاتية»، كذلك يمكن لنا أن نقول: «كل وجود من حيث هو وجود واجباً كان أو ممكناً بالامكان الفقرى فهو موجود، بالضرورة الذاتية»، و معنى الضرورة الذاتية ليس الآ أن حمل الوجود و الموجودية على المطابق [بالفتح] لهذا الوصف، وصف بحال ذات الموصوف لابحال متعلقه، بمخلاف حمل الوجود و الموجودية بحل متعلقها، و متعلقها هو العيثية التقييدية وهى الوجود، أي المهيئة المتحيّنة بحيثية الوجود، موجودة لاالمهيّة من حيث هى هى. و خلاصة المقال أنّ كل واحد من

الوجودات الامكانية يكون واجب الوجود بالضرورة الذاتية لا بالضرورة الازلية، و الضرورة الازلية مختصة بوجود الباري.

و تفصيل ذلك أنه لمّا كان الضرورات الذاتية مقيدة بمادام كون ذات الموضوع موجوداً فالضرورة و الوجوب الذي مشروط بمادام الوجود اي مادام كون الذات موجوداً فعطوم أنّ الضرورة بهذا الشرط لايصدق على وجود البارى - جلّت عظمته - فان وجوده ضروريَّ مطلقاً من دون استراط الوجود على انّ الوجود في الضرورات الذاتية ظرف لموضوع القضية، لاوصف عنوانيُّ له و لاشرط له، فلايكون للوجود في تملك القضايا دخلُّ في ضرورة ثبوت محمولاتها على موضوعاتها الا بمنحو دخالة الظرف في المظروف، و لكن الامر في قضية «الله تبارك و تعالى موجود» هو انّ الوجود الصرف هو الموضوع لحمل الصفة الموجودية له تبارك و تعالى. في ضائم الذاتية و الضرورة القائمة في ذات الله، تبارك و تعالى، و صفاته كان اللازم للفيلسوف المنطقي ان يضع اصطلاحاً خاصاً لتلك الضرورة حتى لا يشتبه الامر على الناقداليصير.

قال الشيخ فى الإشارات: «و الضرورة قد تكون على الاطلاق كقولنا: 
«الله تمالى موجود» و قد تكون معلقة بشرط، والشرط اما دوام وجوب 
الذات مثل قولنا: «الانسان بالضرورة جسم ناطق» و لسنا نعنى به ان 
الانسان لم يزل و لايزال جسماً ناطقاً فان هذا كاذب على كمل شخص 
انسانى. بل نعنى به أنّه مادام موجود الذات انساناً فهو جسم ناطق». (١)

١. الاشارات و التنبيهات، شيخ الرئيس ابوعلي بن سبنا، ج ١، القسم الاول، النهج الرابع فسي سواد

فقد وسم الشيخ الضرورة المحمولة على وجود الباري تعالى بالضرورة المطلقة في مقابل الضرورة الذاتية التي تكون معلقة بمادام وجود الذات. فالبحث عن شروط القضايا دلّ الشيخ الى استكشاف نوع اخرمن الضروريات يختص بواجب الوجود وصفاته وهو الضرورة المطلقة في لسانه و الضرورة الازلية في لسان صاحب الاستفار، و لكين الشيخ لم تتجاوز عن هذه الضرورة إلى حال النسبة المقابلة لها، اعنى نسبة سلب هذه الضرورة، و انَّه ان كان معنى الضرورة المطلقة او الازلية هو إيجاب الوجود البحت لموضوع القضية في قولنا: «اللَّه تبارك و تعالى موجود» فماكان معنى سلب هذه الضرورة الذي هو الامكان و هل يمكن ان يكون سلب الضرورة المطلقة هو الامكان الذاتي الذي هو سلب ضرورة الوجود و العدم؟ وقد تصدى لجواب هذا السؤال صدرالدين الشيرازي في الاسفار بانّ الامكان بمعنى الفقر هو المادة المقابلة للضرورة الازلية لا الامكيان الذاتي، لانَّ الامكان الذاتي لاسنفي الَّا الحسشة السَّقبيدية و الحال انَّ الوجودات الامكانية بما أنّها وجودات تصدق عليها الموجودية من دون تقسدها بالوجود فانها كلها موجودات بالضرورة الذاتية لاتتصف بوصف الوجود، وصفاً بحال الذات لاوصفاً بحال المتعلق و لكنَّها مع كونها موجودات بالذات مفتقرات و متدلّيات الى بـارئها. فـهي تـحتاج فـي وجودها الى الحيئية التعليلية احتياجاً ذاتياً بحيث تكون ذواتها فمي الوجود عين الاحتياج والربط الوجودي لااشياءً اخرى يعرضها الاحتياج والفقر. فهذا الربط الوجودي الذي كان معنى الامكان بمعنى

القضايا و جهاتها، الفصل الثاني، اشارة الى جهات القضايا و الفرق بين المطلقة و الضرورية. ص ٣١٠.

الفقر، مشترك مع الربط و الاضافة المقولية في انها لا يكاد يمكن تعقلها في حد ذواتها مستقلَّة لا في الوجود و لا في الماهية لانها ليست لهاذاتُ و لا ماهيه الآالتدكي و الارتباط فهما لا يحصل في الذهن و لا في الخارج الآ قانياً في ما يرتبط اليه. فالامكان الفقري هو نفي الضرورة الازلية الذي لا ينفي الآالحيثية التقييدية مع بقاء الحيثية التعليلة بحالها.

## ۶۲مکرر معنی ضرورتی الذاتیة و المطلقة (مکرر)

قوله:

و ممكن ان كان لابذاته بل باعتبار بعض حيثياته اقول: هذا البيت و الابيات السابقة في هذالفصل تدلّ على انّ موضوع البحث هوالوجوب والامكان الذاتيان، في هذا الاصطلاح الوجوب الذاتي هوماكان حمل الوجود و السوجودية على مطابقها بالحيثية الاطلاقية التي هي نفى الحيثية التقييدية و التعليلية، و الامكان الذاتي هو الذي لا يكون كذلك، بل حمل الوجود والموجودية لا يكون بذاته و لذاته ط. باعتبار الحشة التقييدية و التعليلية.

۶۳

#### امتناع خلوّ الشيء عن المواد الثلاث

قوله:

و يوصف الوجود ايـضاًبهما غِنىً و فقراً في كلام الحكــما اقول: لمّاكان خلّو الشيء عن المواد الثلاث من المحالات فكل شيء من الاشياء لابدوان يكون امّا ممكناً او واجباً او ممتنعاً على سبيل الانفصال الحقيقي. فهذا واضع أذا كان المراد بالشيء مبهيّةٌ من الماهيّات في مقايستها لاالوجود. وامّاالوجود نفسه فلانّه ايضاً شيّ مـن الاشــياء بــل شيئيته بذاته و شيئية الاشياء الاخر به فلابكاد يخلو عن المواد الثلاث. فلا محالة بوصف ألوجود سماهو وجبود اشا بالوجوب أو الامكيان أو الامتناع على سبيل الانفصال الحقيقي. لاسبيل الى اتصافه بامتناع الوجود لانَّ اتصاف الوجود بامتناع الوجود، اتصاف الشيء بنقيضه، و اما اتصافه بالامكان الذاتي الذي بمعنى عدم اقتضاء الشيء للوجود و العدم او ككفَّتي الميزان المتساوية النسبة الى كفَّتى الوجود و العدم او الليسيّة الذاتسية او العدم المجامع لحالة الوجود و العدم أو غير ذلك من التعاريف التي ذكرت لتبيين معنى الامكان الذاتي فكلُّها آبية عن كونها وصفاً ذاتياً للوجود فانَّ الوجود يعدُّ بذاته مناطأً لضرورة الاقتضاء و الثبوت، فكيف يسمكن ان يوصف بعدم الاقتضاءاو تساوي النسبة الى نفسه و غيره فبقي ان يكون الوجود بما هو وجود متّصفاً بالوجوب الذاتي، و ذلك بمعنى انّ الوجود بماهو وجود، سواء كان من جملة الوجودات الامكانية او وجود الباري عزَّاسمه، لابدٌ و أن يوصف بوصفه الذاتي و هوالوجوب الذاتي الذي يتكيّف النسبة المفهومية بين مفهوم الوجود او الموجود و مصاديقه الذاتبة التي نحن نصطلح عليها بالافراد الذاتية، و تلك النسبة ليست الّا ضرورة صدق مفهوم الوجود على مصاديقه الذاتية. و ينتج من هذا البحث انّ الافراد الذاتية من الوجود، سواء كان واجباً او ممكناً بالامكان الخاص، لابدً و أن يوصف بالوجوب الذاتي و يكفي في صدق الوجوب الذاتي نفي الحيثيَّة التقبيديَّة، و ذلك بمعنى إنَّ الموصوف بصفة الوحود كقولنا:

«الوجودات الامكانية كلّها موجودة و واجبة بالوجوب الذاتى»، فلا تحتاج هذه الوجودات الامكانية في اتصافها بالوجود و الوجوب الى التقييد بقيدٍ خارج عن نفس ذاتها بخلاف الساهيات السوجودة، فان اتصاف تلك الماهيّات بالوجود و الوجوب يحتاج الى تقييدها و تقدير قيدالوجود فيها حتى يصع أن يقال: أنّها موجودة صرورة فشيئية الوجودات الامكانية تمكن أن توصف بالوجوب الذاتي كما أن سيئية وجود البارى - عزّ اسمه - يوصف بذلك من غير تفاوتٍ بين الوجودين اصلاً ففي هذا الاعتبار لايوصف الوجود، مطلقاً سواء كان واجباً او ممكناً، الا بالوجوب الذاتي في هذا الفرض ليس الاضورة حمل مفهوم الوجود على افراده الذاتية.

هذا كلّه يتمشى مع قضية حمل مفهوم الوجود على مصاديقه الذاتية الذي اصطلع عليه صدرالدين الشيرازي بالحمل الشايع الذاتي في قبال الحمل الشايع الصناعي العرضى من جهةٍ و في قبال الحمل الاوّلى الذاتي من جهةٍ اخرى، و امّا اذا اعتبرنا حقيقة الوجود الصرف فهى موصوفة، امّا بالضرورة الذاتية و هي نفى الحيثية التقييدية و التعليلية معاً و ذلك اذا لم نعتبرفي حقيقة الوجود الصرف اختلاف مراتبه التشكيكية بالعلية و المعولية، كما هو معنى صرافة حقيقة الوجود. و اما اذا توجّهنا و اعتبرنا ذلك الاختلاف فحقيقة الوجود موصوفة بالوجوب و الامكان، كليهما و لكن لابمعنى الوجوب و الامكان الذاتيين بل الوجوب بعمني الوجوب لكن لابمعنى الوجوب و بعمني الوجوب الطلق في حقيقة البارى على لسان الشيخ في منطق الاشارات و بمعنى الضرورة الازلية في اصطلاح صاحب الاسفار و الامكان بمعنى الفقر في حقيقة الوجودات الامكانية. فحينئذ يصح أن يقال انّ الوجود اي الحقيقة

المطلقة للوجود يوصف بالوجوب و الامكان اى الوجوب السطلق او الضرورة الازلية كمانى حقيقة وجود البارى - جلّ و علا - و الامكان بمعنى الفقر في الوجودات الامكانية.

و هذا معنى قوله:

غنئ و فقرأ في كلام الحكما

و يوصف الوجود أيضاً بـهما

44

لا وجود للروابط و النسب

قو له:

وجودها الرابط في الاعيان و الرابطي منه في الاذهان اقول: التحقيق ان الروابط والنسب و كيفياتها كالسلوب، في ان الخارج ظرف لأنفسها لالوجودها فلاوجود للروابط اصلاً لا في الخارج و لافي المين (١) ولعل اطلاق الوجود لها اتما هو بالتشبيه و المجاز العقلاني فافهم و تدبّر في المقام فان البحث في وجود الروابط من مزال اقدام الأعلام.

۶Δ

المقابلة بين قضيتين: «امكانه لا» و «لا امكان له»

قوله:

فسالحق ان مستتضى المستابله «إمكانه لا» غير «لاإمكان له» المولى المقابلة تارةً تفرض بين القضيتين كما اذاكان «امكانه لا» يرجع الى

١. هكذا في الأصل.

القضية البسيطة كما في قولنا: «امكان الممكنات معدوم او غير موجود» و «لاامكان له» او يرجع الى السلب التركيبي كما اذا قلنا: «ليست الاشياء الممكنة ممكناً» و معلوم ان صرف المغايرة بين مدلولي القضيتين يكفي في الجواب عمّا اورده المتكلمون على الحكماء من عينية مدلولهما ببيان انّه لمّا فرضنا انّه لاميز في الاعدام من حيث العدم فلاتفاوت اصلاً بين «امكانه لا» و «لاامكان له» الا بتفاوت موضع السلب، و الحال أنّه لاميز في الاعدام من حيث العدم فيستلزم من ذلك عينية مدلول الجملتين و عينية مدلول الجملتين مستلزم لنفي امكان الممكنات كما هو مدلول القضية الثانية اعنى «ليست الاشياء الممكنة ممكناً» و هذا خلف فرض امكان الممكنات. و الجواب: انّ المقابلة في هذا التقرير ليست الاّ المقابلة بين القضية البسيطة و المركبة او بين الوجود المحمولي و الوجود الرابط و هذا المقابلة تكفي في بطلان العينية المدعولي و الوجود الرابط و

و يمكن ان يُفسَّر المقابلة بالمقابلة بين مفهومَى البسيط التصورى من الامكان و اللاامكان، فيعود المقابلة الى مقابلة النقيضيين بحسب المفهوم بان يقال: «نقيض كل شئ رفعه» سواء كان الشيء وجودياً أو عدمياً فنقيض الانسان هو اللاانسان و نقيض اللاانسان انما هو اللالاانسان و المنان يكون مصداق النقيض. و امّا في مقامنا هذا ففرض الامكان و المنان لا، انما هو التقابل بين الشيء و رفعه. و الجواب: ان رفع امكان الممكنات و ان كان هو نقيض امكانها، إلّا أن هنا جملة «امكانه لا» ليسب بمعنى رفع الامكان حتى يؤدى التناقض بل أنما هو بمعنى انّه لا وجود للامكان اصلاً فعلى هذا يكون معنى امكان الشيء الممكن ليس الا المعنى المدمى فليس الامكان امراً ايجابياً أو عدولياً عارضاً على الشيء الممكن كيس وسوسفان السواد و البياض فانهما يعرضان على الشيء المعروض و يوصفان

المعروض بهما في قولنا: «هذا الجسم اسود و ذاك الجسم ابيض». فهاذا فُرض الامكان امراً معدوماً و ان حرف النفي بمعنى انه ليس بـموجود لا بنحو المعقولات الاوّلية و لا ينحو المعقولات الشانية، كـما هـو تـفــير المتكلمين لقول الحكماء، يجوز لنا نفي الامكان عن كل شيء ممكن و ذلك بقاعدة «لاميز في الأعدام من حيث العدم» فلا فرق بين امكان الممكن و عدمه و نقول: «لا امكان للشيء الممكن» و هذا خلف فرض امكان الممكن اوّلاً و التناقض البين بين صدر هذه الجملة و ذيلها ثانياً. لان الامكان و أن كان أمراً عدميًا إلَّا أنه أضيف إلى الشيء الممكن و رفع هذا الشي العدمي نقيضه لا عينه و كلٌّ من هذين المحذورين يورد على فرض العينية او الترادف بين معنى الامكان و نفسه، كما يستفاد من الجملة الأُولى اي «امكانه لا»، و حاصل كلامهم انّه اذا كان امكان الممكن معدوماً «امكانه لا»، فيصم لنا القول بعدم امكان الممكن «لاامكان له» وهذا هو الخلف و التناقض، و المحذور يلزم من عينية الامكان مع العدم فيسرى هذا الاتحاد و العينية إلى الاتبحاد بين الجملتين أي «أمكانه لا» و «لاامكان له» و هذا ايراد المتكلمين على الفلاسفة القائلين بعدمية الامكان في الخارج و انه في عداد المعقولات الثانية.

و الجواب: أنّه لا عينية و لا اتحاد بين الامكان و نفيه لابحسب الحمل الاوّلى الذاتى الاوّلى الذاتى و لا بحسب الحمل الشابع. امّا بحسب الحمل الاوّلى الذاتى فمن الواضح انّه ليس الامكان مفهوماً بمعنى النفى و العدم، و امّا بالحمل الشابع فانّ الامكان هو الامر العدمى لا العدم المطلق، و الامور العدمية كالماهيّات هى الحدود الحقيقية للوجودات، فرفعها نقيضها لاعينها كما لا يخفى على المتأمل الصير.

66

#### نقيض الوجود الرابط

قوله:

و هكذا رفع الوجود الرابطى ليس نقيضاً للوجود الرابط اتول: اشارة الى ان الجهات و منها الامكان لتا كانت من كيفيات النسبة بين موضوع القضية و محمولها فليس لها وجود محمولى اصلاً والوجود المحمولى هو الوجود مطلقاً او مطلق الوجود، سواء كان الوجود في نفسه لا لنفسه، كالجوهر الذي يقال له الوجود المحمولى لائه يقع محمولاً في القضايا البسيطة، او وجود الاعراض حينما كانت القضية المتشكلة فيها قضية بسيطة التي يقع الوجود محمولاً فيها. و اما اذا كانت صورة القضية المتشكلة فيها المتشكلة فيها قضية مركبة التي لايقع الوجود فيها تمام المحمول او جزئه فالوجود فيها ليس وجوداً محمولياً بل الوجود يكون رابطياً. و هو الذي اصطلح عليه صدرالمتألهين بالوجود الرابطي في قبال الوجود الزابط الذي اختص بالوجود المحمولي من جهة و في قبال الوجود الرابط الذي

و لمّاكان الامكان و اخواته من المعقولات الثانية في اصطلاح الفلاسفة فعروضه للموضوع يكون في الذهن و اتصاف الموضوع بـه يكـون في الخارج و معنى ذلك انّ للامكان في الخارج وجوداً ربطياً لانّـه كيفية النسبة و في الذهن وجوداً رابطياً لانّه من عوارض موضوعه و لا تناقض بين وجود احدهما و رفع وجود الاخر لانّ الوجـود الرابط ليس رفعاً للوجود الرابطي المحمولي، كما انّ الوجـود الرابطي ليس نـقيضاً لرفع

الوجود الرابط و ذلك لانً تقابل النقيضين ليس التقابل بين الوجودين بل نقيض كل شيء رفعه و لايكون احد الوجودين بمفهومه رفعاً للاخبر. فلاغرو بان يكون الامكان بوجوده الرابطي معدوماً في الخارج كما هبو الشأن في المعقولات التانية و بوجوده الرابط الذي من النسب و الاضافات يكون في الخارج و يكون الخارج ظرفاً لنفس هذه النسب لاظرفاً لوجودها. و لذا قلنا في القاعد الفرعيّة: «ثبوت شيء للشيء فرح ثبوت المثبت له لا الثابت» و معنى ذلك ليس الا اذا حكمنا بعدمية الامكان او ساير الجهات في العين لا ينافي نفى ثبوته في العين صدق حمله على موضوعه. و العكم بثبوت النسبة العكمية بين الامكان و موضوعه في الخارج ليس بمعنى وجود النسبة وكيفيتها في الخارج كما ان نفي عروضها في الذهن.

على ان الوجود الرابط ليس وجوداً محمولياً لاقى الذهن و لاقى الخارج فكيف يكون رفع الوجود الرابطى الذى يسمكن ان يكون من الوجودات المحمولية رفعاً للوجود الرابط الذى لاوجودله الآسن باب التشبيه. فنقيض الوجود الرابط هو رفع هذا الوجود لارفع الوجود الرابطى وهذا يضاً يدل على المغايرة بين الوجودين. فاذا ثبت المغايرة بين الوجودين فقد ثبت المغايرة بالملازمة العقلية بين العدم الرابطى المستفاد من «امكانه لا» و «لا امكان له»، فان الجملة الأولى ترجع الى العدم الرابطى و الثانية ترجع الى العدم الرابطى و الثانية ترجع الى العدم الرابط. و السُلخَص أنه لاعبينية بين العدمين كما لم يكن بين الوجودين. و من هذا كلّه يتضح الاشكال في قوله في صدر كلامه.

۶۷

# القضايا المركبة التي تحمل عليها عناوين موضوعاتها

قرله:

و فرض عينيتها في الممتنع خلف و ليس ربطها بممتنع القول: فرض الوجود الخارجي لجهة الامتناع في القضايا الممتنعة ك: «اجتماع النقيضين ممتنع» خلاف نفس مفهوم القضية التي تحكم بامتناع وجود الموضوع فاذا كان الموضوع ممتنعاً كيف يمكن وجود الربط بين الموضوع و المحمول بالوجود العيني الخارجي؟

ان قلت: فكيف يمكن فرض النسبة الربطية في هذه القضايا المركّبة؟ فانّه يقول: «و ليس ربطها بممتنع» معناه ان تملك القسضايا و ان كانت موضوعاتها ممتنع الوجود خارجاً و ذهناً بالفعل الآ انّها من القضايا اللّابتيّة التي موضوعاتها مفروض الوجود و لو بغرض المحال. عملى انّ موضوعات تلك القضايا، مفاهيمها مثل قضية «شريك البارى ممتنع». التي يحمل عليها عناوين الموضوع بالحمل الاولى الذاتي.

۶٨

الوجود المحمولي يستلزم خلف معنى امكانية الممكنات

قوله:

والخُلف في الممكن و التسلسل يسقضى بكلل منهما التأصل الول عنهما التأصل الول عنها التأصل الول عنها التأصل معنى المكانية الممكنات في الممكنات، فان معنى الامكان انما هو تساوى طرفَى الوجود و العدم فان كان جهة الامكان موجوداً في الاعيان فلا محالة كان موجوداً في الاعيان وجود

العارض عين وجود المعروض يلزم تقدم الشيء على نفسه و يلزم ايضاً انخرام معنى التساوى في حقيقة الامكان و هذا خلفٌ.

و امّا التسلسل فععلوم انّ الامكان لوكان موجوداً في الاعيان لكان هذا الوجود اما ممكناً او ممتنعاً او واجباً لا سبيل الى امتناعه مع فرض وجوده. و وجوبه خلاف معنى الامكان الذي بمعنى التساوى فلا محالة يكون هذا الوجود ممكناً فننقل الكلام في امكانه، هل هو موجود ام لا الى غير النهاية؟ و هكذا الكلام في جهة الوجوب و الضرورة فانّها ان فرض وجودها في الخارج يستلزم الخلف و التسلسل على منهج القضية المنفصلة المائعة الخلو او اللغوية لانّه اذا فرض وجود الضرورة في الخارج ممكناً، فامكانه هذا يكون ممكناً ايضاً و يكون هذا الامكان موجوداً الى غير النهاية و ان كان في حد ذاته واجباً او ممتنعاً يلزم انقلاب مادة الضرورة بالامكان فالامكان بالغير محذوف من انقسامات المواد الثلاث.

# 69 الوجوه الثلاثة في الانتساب و التوصيف

قوله:

و يوصف الكل بوصف «الذاتي» عسند اعستبارها لنفس الذات اقول: يعنى ان كلّ واحدة من تلك الجهات توصف بالوصف الذاتى فيقال: الوجوب الذاتى او الامتناع الذاتى و الامكان الذاتى، و معلوم ان ثبوت هذه الصفات لذواتها ليس وصفاً بحال المتعلق بل بحال الذات على ادق الوجوه الثلاثة في الانتساب و التوصيف. و لكن لا يخفى على المتأمل ان الذاتى و العرضى في مقام التوصيف و الانتساب غير الذاتى و العرضى في

مقام العروض و الوجود كما في الجواهر والاعراض و كما في الذاتي و العرضى في باب الايساغوجي و كما في الذاتي و العرضى في باب البرهان، فان الذاتي و العرضى في التوصيف و الانتساب لا يتجاوز معنى الحقيقة والمجاز في استعمال الالفاظ على خلاف معانيها في ابواب المنطق والمحاورات الفلسفية.

### 90 الامكان بمعنى الفقر

قوله:

اقرل: معانى الامكان على ما ذكرها الحكيم السيزوارى فى شرح منظومته سبعة و من جملتها الامكان بمعنى الفقر (۱) و هو المعنى الذى اصطلحه صدر حكماء الاسلام صدر الدين الشيرازى و هو كثير الدور فى لسانه و قضيته ان شيخ المناطقة ابن سينا لتا وصل فى تحقيقه نمعانى الضرورة و الامكان و اللوازم و العوارض الذاتية التى تطلق على ذوات الماهيّات الممكنات و على ذات الله تعالى و صفاته كمانرى فى هذين القضيّين: «الله تبارك و تعالى موجود بالضرورة الذاتية». و «الانسان حيوان ناطق بالضرورة الذاتية» و الضروره الذاتية مقيدة فى كلتا القضيتين بمادام كون الذات موجوداً و لكن قيد مادام الذات لامعنى له فى ذات الله، و على الساس هذا الافتراق لابدً لنا ان تحذف القيد و نأخذ بالاطلاق كما صرّح به الشيخ الرئيس بقوله: «و الضرورة قد تكون على الاطلاق كما صرّح به الشيخ الرئيس بقوله: «و الضرورة قد تكون على الاطلاق كقولنا الله تعالى

١. السيزواري، شرح المنظومة، فسم الحكمة، ص ٤٧، (چاپ ناصري).

موجود بالضرورة المطلقة»(١١).

در این مقطع از تحلیل، ابن سینا برخورد میکند به یک واقعیت منطقی که دیگران را بدان آگاهی نبوده است و آن بدین قرار است که سیستم منطقی ارسطوئی پیوسته بر این مدار میچرخید و میچرخد که جهات یا مواد سه گانه همه از کیفیات نسبت میان موضوع و محمول قضیه به شمار می رود و هیچ جای تردید نیست که هر نسبتی بین موضوع و محمول تحقق پذیر باشد، باید به یکی از این جهات و کیفیات سه گانه ضرورت، امکان، یا امتناع مکیف و موصوف گردد. و چون در اصطلاح، خلُّو ذات از این مواد سه گانه ممتنع است یعنی هر شیء باید یا ضروری باشد و یا ممکن یا ممتنع امّا از سوی دیگر آناتومی یک قضیه این است که از موضوع و محمول و نسبت حکمیه تشکیل گردد و هر گاه این سه جزء به هم پیوسته شوند آن گاه قضیه بنیاد شده و این شکل را قبضیه بسیطه گویند. و هیچ قضیهای نیست که از این سه عنصر اصلی تماماً یا بعضاً خالي باشد.

در این جا، اگر با ابن سینا همآهنگ شویم خواهیم به ایس نکته مشترک برخورد نمود که هر چند این قاعده امتناع ضلو ذات از مواد سه گانه، تمام مفاهیم تصوری و تصدیقی را شامل میگردد، زیرا همیچ شیئی از اشیاء چه ذهنی و چه خارجی نیست که از این جهات خالی باشد اما این قاعده قابل انطباق به شیئیت وجودی لم یزلی و لایزالی حق

الاشارات و التنبيهات. ج ١ القسم الاؤل. النهج الرابع في مواد القضايا و جهاتها. الفصل الثاني.
 اشارة الى جهات القضايا و الفرق بين المطلقة و الضرورية. ص ٢٠٠.

تعالی نیست، زیرا این ضرورت و وجوبی که به حق تعالی گفته می شود از وجوب ذاتی تجاوز نمی کند و وجوب ذاتی هم جز به معنای نفی حیثیت تقییدیه نیست، و نفی حیثیت تقییدیه شامل همه مراتب وجود می گردد، از وجود باری تعالی گرفته تا همه خُرد و کلان هستی همه از مصادیق وجود بماهو وجودند و هر وجودی را پس از تفکیک ماهیتش می توان به وجود واجب الوجود بالذات توصیف نمود.

در این مرحله اگر با این سینا همآهنگ شو یم خواهیم به این نکته باریک امّا اساسی واقف شویم که امتناع خلوّذات از مواد سه گانه هر چند همگانی است و بر هر مفهوم و شبیء تنصوری و تنصدیقی، ذهبنی و خارجي، حقيقي و غير حقيقي به صورت منفصله حقيقيه گفته مي شود. با وجود این در حریم قدس ربویی هرگز روا نیست که به وجوب ذاتی بسنده كرده و او را به تنهائي به واجب الوجود بالذات توصيف نسمائس، زيرا همه افراد بالذات به وجوديه ضرورت ذاتيه متصفند و ابن ضرورت اختصاص به میداً ندارد. در ضرورت ذاتی همچون «انسان گویای بالذات است به ضرورت ذاتیه» شرطی نهفته است که در مورد مبدأ وجود صادق نست و آن اشتراط به وجود است، مثلاً گزاره بالا باید به درستی ایین گونه خوانده شود: «انسان گویای بالذات است مادامی که موجود است» و آن بدین لحاظ است که باید در قضایایی که به ذات اقدس الهی تعلق دارد بعنی ضرورتی که برتر از ضروت ذاتیه است و مقید به «مادام الوجود» نسبت انتخاب کنیم. از این رهگذر گزارههایی که پیر ذات و صفات الهي گه يا مي شو د يايد از اين قيد مصونيت داشته باشد. به همين ملاحظه چیر منطقی ایجاب کرده است که این سینا ضرورت ذاتیه را در

الهیات به معنای اخص به ضرورت مطلقه، که ضرورت وجود حق تعالی است تبدیل کند. و ضرورت مطلقه دیگر هیچ وابستگی به قید «مادام الذات موجوداً» ندارد و علی رغم ضرورت ذاتیه که وجود ظرف حکم ضروری است، در ضرورت مطلقه، وجود مطلق، که هم از قید حیثیت تقییدیه رهانی دارد و هم از قید حیثیت تعلیلیه، محمول قضیه وجودیه واقع میگردد. در این هنگام است که همآهنگ با ابن سینا از روی ضرورت منطقی باید بگوئیم «والضرورة قد تکون علی الاطلاق کقولنا؛ هالله تبارک و تعالی موجود».

بر اساس مطالبی که در بالا ذکر شد، صدرالدین شیرازی این گفته ابن سینا را پی جونی کرده و مانند این است که از وی پرسش می کند: حال که به درستی، ضرورت حق تعالی را ضرورت مطلقه خواند ید باید نقیض آن را هم اگرنه امکان ذاتی بلکه امکان به معنای فقر بگوئیم و معنای امکان فقری قهراً سلب ضرورت فقری است و سلب سلب ضرورت فقری هم به معنای ضرورت ازلی (ضرورت مطلقه) است، و بدین جهت ملاصدرا توانسته است از ضرورت ذاتی، که از احکام ماهیات است، به کلی صرف نظر کند و به کهکشان دیگری که به وجود و مراتب آن تعلق دارد و با فلسفه او سازگارتر و گویاتر است روی آورد.

٧١

التأمل في تفسير الامكان مطلقاً بسلب ضرورة العدم

قوله:

و معنى الامكان لدى العموم عمّ 💎 فسأنه سسلب ضسرورة العسدم

اقول: اعلم أنَّ تفسير الامكان مطلقاً بسلب ضرورة العدم محل التأمل و ذلك لانِّ الامكان الخاص الذي بتألف من سلب ضرورة الطرفين لاسدًّ وان يكون احد طرفي السلب امراً ثبوتياً مخالفاً لمدلول القضية الممكنة العامة فليس لنا أن نقول في الامكان مطلقاً هو سلب ضرورة العدم لأنّ الممكنة الخاصة ليست قضية بسيطة واحدة بل القبضيتين ممكنتين بالامكان العامّ، احديهما مسلوب بسلب ضرورة العدم و الآخري مسلوب بسلب ضرورتها المخالفة التي هي ضرورة الوجود مدلولها و أن كأن ذلك المخالف هنا امراً ثبوتياً، مثلاً اذا قلنا: «الانسان كاتب بالامكان العام» معناه أنَّ الكتابة ليست ضرورية العدم للإنسان. فإذا أضفنا إلى قضيتنا هذه «الانسان ليس بكاتب بالامكان العام» معناها أنَّ عدم الكتابة ليس ضروريّاً للانسان و المجموع من القضيتين يعدّ فــى اصـطلاح المــناطقة «الامكان الخاصّ» ففي الامكان الخاصّ ضرورة العدم و الوجود يكون مسلدياً.

هذا كلّه اذا كان توصيف القضية الواحدة بـوصف الامكـان الخـاصّ فتنحلّ تلك القضية الواحدة الى القضيتين، كلّ واحدةٍ سنهما مـوصوفة بسلب ضرورة الطرف المخالف و الطرف المخالف يمكن ان يكون عدمياً او ثبوتياً.

41

الامكان الخاص بمعنى السلب التحصيلي

قرله:

والسلب فيه عندهم تحصيلي من دون ايسجاب و لاعــدول

اقرل: مفهوم الامكان الخاص هو السلب التحصيلي من الطرفين اي طرفي الوجود و العدم، فالامكان الخاص في هذا التعريف هو أنّ الماهية او أيّ مفهوم من معاني العقليه او العرفية متوسط بين الوجود و العدم او على قولٍ الشيء ككفّتي الميزان. و لكن لتاكان الامكان العام هو السلب التحصيلي للطرف المخالف فقط يمكن ان يقال: أنّ الامكان الخاص هو التركيب من الامكانين العامين بحيث أنّه ليس له معني سوى هذا التركّب من الامكانين العامين. لكن هناك اشكالاً من جهة اخرى و هو الله بناءً على انه لافرق بين السلب التحصيلي والمعني العدولي الآ في الذهن فكيف يمكن ان يكون ذلك السلب من العوارض و لا في الجعل؟ فكيف يمكن تأثيرها في يكون ذلك السلب من العوارض و لا في الجعل؟ فكيف يمكن تأثيرها في الامكان بحيث يكون الامكان معني سابياً تحصيلياً او عدولياً.

و بعبارة اخرى لو فرضنا أنّ الامكان ليس الاّ السلب التحصيلى الذى يصح هذا السلب عن الذوات الممكنة، فالسلب العدولى ايضاً يصير من لوازم الماهية كالامكان بأيّ معنى كان يعدّ من لوازم الماهية فكيف يمكن تأثير الماهية في هذه العوارض تحققاً أو جعلاً؟ و تنفسير لوازم الماهية بكلا الوجودين لايكاد يهدم به الاشكال لانّ الوجود نفسه من العوارض المفارقة للمهية فكيف بمكن فرض لزومه.

و الحق الذى يقتضيه النظر الدقيق انّ السلب هنا ليس الاّ السلب التحصيلي لضرورة الوجود و العدم في مرتبة الماهية و الماهية هي التي تستلزم ذلك السلب، و ليس السلب التحصيلي يفارق العدول و الايجاب بالقصد و الاعتبار – كما ذكره بعض المحشّين المعاصرين – بل كلّ ذلك لانّ الامكان الخاص يرجع الى القضية الموجبة السالبة المحمول و معنى

تلك القضية التي كانت دائرة في افواه المناطقة القدماء ان القضية السالبة المحمول تبقى على حالتها التحصيلية و مع ذلك اى مع احتفاظها بسلبها التحصيلي تحمل على موضوع القضية و تصير القضية السالبة المحصلة قضية موجبة سالبة المحمول. قال الحكيم السبزوارى:

سالبة المحمول ايسجاباً تمعد

اذ ربط سلبٍ ليس سلب الربط حُدّ<sup>(۱)</sup>

و اثا اشكال تأثير الماهية في هذه اللوازم مع اعتباريتها و عدم اصالتها جعلاً و تحققاً، فالجواب عنه: انّه ليس هناك تأثير و تأثر بين الماهية و لوازمها و اطلاق اللوازم هيهنا ليس الا باالمجاز والتشبيه، و اللزوم بمعنى التبعية و التفرّعية لا العلية و المعلولية و ذلك كتفرّع الاجناس البعيدة على الجنس القريب.

#### ٧٣

## نحو ارتباط الافتقار الى الامكان

قر له:

و الافستقار لازم الامكان من دون حاجة إلى البرهان اقول: بينما دارالحديث بين الفلاسفة و المتكلمين في علة الافتقار هل هي الحدوث كما عند المتكلمين أو الامكان كماعند الفلاسفة؟ فتوجّه كلامهم الى السؤال عن نحو ارتباط الافتقار الى الامكان. ففي مباحث الماهية يعدّ الامكان من لوازم الماهية و لا يحتاج الى البرهان لأنه ذاتي للمهية و ذاتى

١. السيزواري، شرح المنظومة، قسم المنطق، ص ٥٠ (چاپ ناصري).

شيء لم يكن معلِّلاً. و الحال انّ الذاتي والعرضي في هذا المقام قد فرض انّه بمعنى الذاتي و العرضي في باب البرهان لا العرضي فيي باب الايساغوجي و لا العرضي في باب قاطيغورياس اي في باب الجواهر و الاعراض. و العرضي في باب البرهان معياره هو انَّه ما يعلِّل كما انَّ الذاتي في معيار هذا الباب ينزّف بانه لا يعلّل، فلا ينافي كنون شبيء واحد كالامكان ذاتياً في باب البرهان فلا يحتاج الى التعليل من الخارج، و عرضياً في باب الايساغوجي، بمعنى خروجها عن ذات الشيء صلاحية للحمل على الذات بلاواسطة. نعم، ربمًا يتفق أنَّ الذاتي في باب البرهان قد يكون عرضياً في باب الايساغوجي كما نراه في الفصول بالقياس الى الاجناس القريبة و المتوسطة الى الاجناس العالية. و لكنّ الذاتي في هذا الباب ليس معناه عدم الاحتياج الى العلّية كما هو في الذاتي في باب البرهان بل معناه الحمل على الذات بلاواسطة الثبوت أو الإثبات. و هذه الخصوصية، اعنى العروض على الذات، تحتاج الى التعليل لان نفس ذات الموضوع ليس كافياً لعروض هذه الخصوصية السايزة على الموضوع فيحتاج حملها على الموضوع الى الدليل، اعنى موضوع العلم لاالموضوع بمعنى الجوهر المقابل للعرض في باب الجواهر و الاعراض. بعبارة اخرى ليست كلمتّى العروض و الذاتي متناقضتان في المفهومية حستى يـقال: لامعنى للعوارض الذاتية في تعريف العلم اوّلاً و رجوع البحث من المسائل الى المبادي ثانياً بدليل انّ الذاتي لا يعلّل و العرضي يـعلّل. و الجواب: إنَّ هذا الاشكال انما نشأ من الخلط بين العرضي و الذاتي في باب البرهان و الذاتي و العرضي في باب الايساغوجي.

# ٧٣مكرر نحو ارتباط الأفتقار الى الامكان (مكرر)

قوله:

والافتقار لازم الامكان من دون حاجة إلى البرهان اقول: لا يخفى للواردين فى العلوم العقلية انّ الامكان لوكان بمعنى الخاص فلايمكن ان يكون مؤثراً فى شىء او متأثراً من أىّ شىء لائّه فى حدّ الاقتضائية المحضة فكيف يمكن ان يقال: انّ الامكان علة للافتقار. لانّ الامكان بهذا المعنى ليس الاّ التساوى بين الوجود و العدم وكونه مؤثراً للافتقار ينافى هذه المساوات، اللّهم الاّ انّ اللّزوم ليس و لم يكن هيهنا بمعنى العلية و التأثير بل بمعنى التبعيّة والتفرّعيّة و هو لاينافى الا الاقتضائية الذاتية للامكان الخاصّ و ان لم يكن الا سلب ضرورتي الوجود و العدم بالسلب التحصيلي، لكن تبعيّة مفهوم انتزاعي ايجابى كالافتقار لمفهوم سلبى ممّا لامحذور فيه.

هذا كلّه لوكان المراد بالامكان، الامكان الخاص الذي يكون سن كيفيات النسبة في القضايا البسيطة و المرّكبة. امّا معنى الامكان بمعنى الفقر فليس الامكان يستلزم الافتقار بل هو عين الافتقار و الحاجة لآنه سن مراتب الوجود المقابل للغنى فكما انّ الوجود مقولٌ بالتشكيك، كذلك الامكان بمعنى الفقر و بهذا المعنى من الامكان تنبّه صدر المتألهين فى تفسيره لهذه الاية المباركة: «يا ايها الناس انتم الفقراء الى الله و الله هو الغنّي العميد» (١٠) فقال انّ الناس هو عين الفقر و الفاقة كما ان الله تعالى هو نفس الغنى و كما انّ الذات فى صفة الغنى ليس مأخوذاً فى مفهوم الغنى كذلك الفقراء فانّ المفهوم فى كليهما يكون بسيطاً (و ليس مركباً من الذات و المبدأ بل أخذ المبدأ فى الذات للتمكّن من الحمل و ليس هو جزءً للمحمول او الموضوع فى القضية، و بعبارة اخرى المراد من الاضافة، الاضافة الاشراقية فليس فى البين غير تلك الاضافة و المضاف اليه.

# ۷۴ وضوح بطلان القول بالبخت و الاتفاق

قوله:

والقول بالبخت و الاتفاق مع فطرة العقل لغي شقاق اقول: البخت والاتفاق يمكن ان يُستعملا و يُراد بهما نفى الحيثية الفاعلية فهو اذاً من واضحات الاباطيل و من افعليّاتها و مع ذلك كلّه نـحن قـد رسّـمناه فــى شكـله الدايـغرامــية الذى يـمكن ان نـقر ته هكـذا (B-I) that is to say (X) محكوم بالامتناع. و ذلك لاتّه اذا فرضنا البخت فى نفسه و فسّرناه بـانّه المعلول من دون علة فاعلية اشراقية او الهية. كما اذا فرضناه مـوجوداً و معدوماً.

على ان قضية «البخت و الاتفاق ممتنعان» يمكن ان يحاسب انها من

١. سورة الفاطر، الأية ١٥.

الاوّليّات و البديهيات لمكان بداهة صدقها في الذهن من دون دليل. فنفس حضورها في الذهن كافٍ للاذعان بصدقها و ذلك لان شأن البديهيات من التصوريات او التصديقات انّها يتمثّل في الذهن من دون واسطة شيء من الاشياء لاواسطة في الثبوت و لا واسطة في الاثبات كما في قضية «الممكن يحتاج الى المؤثر». و هذه القضية يعدّمن البديهيات الاوّليّة لانّ كل ذهنٍ انساني يذعن بصدقها بعد ما تصوّرها صحيحاً و لا تحتاج الى مزيد البرهان و تكرّر البيان. نعم ربّما يكون اطراف القيضية مبهماً تحتاج الى التبيين و لكن.

# ٧۵ التأمل في برهان اثبات واجب الوجود

قوله:

يقضى بهذا كل حدس صائب لو لم يكن مسطابق للواجب اقول: لا يخفى على المتأمل فى تحقيق الحقائق أنّه يمكن اثبات وجود شريك البارى بعين هذا الدليل فانّه يمكن ان يقال: لو لم يكن شريك البارى مطابق فى وجوبه الذاتى فهو امّا لامتناعه لذاته و الحال انّ الامتناع خلاف مقتضى طبيعة شريك البارى الذى هو مشترك مع البارى فى الوجوب الذاتى، و امّا لافتقاره الى السبب الذى ليس الاّ الامكان الذاتى الذي يكون مناطأ للافتقار او الامكان بمعنى الفقر الذى عين الافتقار و كلاهما خلاف فرديته لشريك البارى فى الوجوب الذاتى.

أن قلت: مفهوم شريك الباري هو المناط لامتناعه.

قلتُ: الشركة من الاضافات المتساوية الاطراف فاذا كان الشيء المفروض في الذهن شريكاً للبارى فنفس البارى يكون شريكاً لهدا الشيء لامحالة فعلى هذا اذا فرض انَّ الشركة مع البارى في الوجوب يعدَّ مناطاً للامتناع فليكن نفس هذه الشركة مناطاً لامتناع البارى فيكون وجود البارى ايضاً ممتنعاً، فيسقط الدليل عن الدلالة على اثباته تعالى و اذاكان الامتناع خلاف مقتضى طبيعة واجب الوجود لذاته فليكن امتناع شريك البارى التي ليس الا الوجوب الذاتي فيوجب امتناع وجود كليهما مضافاً الى انَّ هذا الدليل قد افترض فردية واجب الوجود في العين قبل اثبات وجوده، والفردية لامعنى لها الالوجود الميني و هذه مصادرة بالمطلوب.

على ان هذه القضايا كقولنا: «واجب الوجود موجود و شريك البارى ممتنع» تكون من القضايا اللابتية التى توخذ أداة الشرط فى عقدها الوضعى فلاتكون من الحمليّات و لا من الشرطيّات التى توخذ أداة الشرط فى النسبة بين المقدّم و التّالى. فاذن، كان مفادتلك اللابتيّات انّه كلّما اذا وجد فى الخارج بالامكان العامّ أو بالفعل شىء و صدق عليه أنّه واجب الوجود فهو متصف بالموجودية بالضرورة الذاتية، كما أنّه اذا فرض بالفرض المحال وجود شىء يصدق عليه أنّه شربك البارى فهو موصوف بالامتناع. و معلوم أنّه اذا كان فردية واجب الوجود فى الخارج بالشرط و الفرض الذي بمعنى اللابتيه فى الثبوت، فكيف يمكن اثبات واجب الوجود. بالنبوت القطمى و البتّى؟ فانّ النتيجة تالية لأخس مقدماتها فافهم و تأمل.

46

#### في اثبات واجب الوجود

قوله:

او هو لافتقاره :لى السبب والفرض فرديته لما وجب اقول: و يمكن أن يكون عدمه لامر لازم لا للمهية بل للهوية (١).

١. كانت السطور الآتفة هي آخر ما سطره يراع المؤلف النحرير على الفراطيس، بعد أن ترك قلمه البارع جانباً إذ أصبب بوعكة شديدة حمل بعدها بقليل إلى المستشفى (الثالثة بعد الظهر ١٧٨/٢/١٧). ثم التحق في اليوم الثالي بالرفيق الأعلى، و شبّع جثماته الطاهر وسط حشد غفير من أحبّائه طلاب المحكمة و أهل العمرية و هم يودعونه بدموعهم النزيرة فأودعوه الرمس إلى جوار المرقد العظهر لسنّى فاطمة المعصومة (س) و ضريح والده المكرّم.

وستبقى الفروح والجروح التي خلفتها النبازيع على أفندة معبّد دامية أبدالدهر. وكيف 1⁄2 و قد شاهدوا بأناسي أعينهم آخر شعلة سنيرة خلفتها قوافل العكمة و العرّية و ركبان الكرامة و الفضيلة و هي تنطفئ و يأفل و يخفت نورها و سناها.

اللهم اسبغ على علمائنا الأفاضل بنعمة الزهد و النصح و السداد و الحكمة.

# الفهارس الخاصه

- فهرس الاعلام و الامكنة و الكتب و الطوايف و الفرق الواردة فى التقديم - فهرس الالفاظ و المصطلحات الفلسفيّه الواردة فى التعليقات

- فهرس الأعلام و الكتب الواردة في التعليقات

## فهرس الأعلام و الأمكنة و الكتب و الطوايف و الفرق الواردة في التقديم

آية الله الشهيد مرتضي مطهري آدم ۱۷ (الأستاذ مرتضى مطهري) ٣٢، ٣١ آسيا ١٢ این رشد ۲۱، ۲۸، ۶۹

آسية الصغرى ١٥،١٤ این سینا ۲۱، ۲۶، ۲۵، ۲۲، ۲۸، ۳۳، آشيل ٨ 19.59

آية الله البروجردي (أية الله العظمي ابن عربی ۲۳،۲۹

السيد حسين الطباطبائي اتولوجيا ٢١ البروجردي) ٣٤. ٥٠. أرسطو ۱۹، ۲۰، ۲۱، ۲۲، ۲۳، ۲۳، ۲۵،

آية الله الدكتور مهدى الحائري 70

اليزدى (الأسناذ حائري، الأستاذ اسبانيا ١٧ مهدى حبائرى اليبزدى المبرحوم إسفنديار ٨ الأستاذ حائري، المرحوم الأستاذ

مهدى حسائري الييزدي. مهدى أفلاطون ١٩. ٢٠. ٢١، ٢٢. ٤٤. ٤٨ الأتينيين ٢٣ حاثري اليمزدي) ٥٠. ٣٤. ٢٩. ٤٠.

اغوسينوس ١٧

الاحياء الكبير ٢٩ 13, 73, 03, 77, 77, -3, 03, 77, 2 A . TY

الأخميني ١٥،١٢، ١٥ آية الله السيد أحمد الخوانسارى ٣٤ الأخمينية ١٣

الأرثوذكسية ١٨ آية الله السيد محمد حجت كوه الأروسان ١٤ کمری ۳٤ البروفسور فرانكا ٤٨ البروقسور لائغ ٤٨ البوذية ٧

البوستة ١٨ البوغومولسيتية ١٨

البيز نطية ١٨ البيغوثية ١٨

اليارتيين ١٦

التاسوعات ٢١ التحدُّث في الطريقة الديكارتية ٣٠

التّفاحة ٢١

التوراة ٢٠،١٢

التعليقات على تحفة الحكيم ٥١ الجمهورية ١٦. ٢٤. ٤٤

الحاج الملاهادي السبزواري ٢٩ الحجة في الفقه في علم الأصول ٥٠

الحكماء المسلمين ٢٣. ٢٣

الحكمة المتمالية ٢٧، ٣٤. ٣٤

الحكمة المشانتة ٣٤

الحكمة الناصرية ٣٠

الحكسة و الحكومة ٢٣. ٤٢، ٤٣.

33. 03. F3. V3. A3

الحكيم صدر المتألهين (ملاً صدرا)

الأسفار الأربعة لملأصدرا ٣٤

الأروبيين ٢٦، ٢٩

الاسكندر الأفروديسي ٢١

الإسكندرانيين ١٩. ٢٠. ٢١، ٢٣

الاسكندرية ٢١, ٢٣ الاسماعيلية ٢٤

الاشارات و التنبيهات ٢٤

الإشراقية ١٧. ٢٢, ٢٧

الإشراقيين ٢٧ الأقوام الآرية ٧

الإمام الخمينى ٣٤

الإمكان العام ٣٩ الأناجيل ١٥. ٢٠

الأوتيغوريين ١٧

الأوروبيّة ١٨ الإيرانيون ١٧، ١٩، ٢٢

الإيرانيين ٩. ١٠. ١٢. ٢٠. ٢٦

البحر الأبيض المتوسط ١٥

الير و تستانت ۱۸ البروفسور استيونسن ٤٨

البروفسور اشميتز ٤٨

البروفسور ساوان ٤٨

البروفسور فايرودر ٤٨

٠٤، ٣٣. ٣٤، ٤٥، ٤٩ الصين ٧. ٩، ١٨

الحوزه العلميّة ٣٤ الطـــريقة الصـــادقة للــــتوحيد أو

الدانوب ١٥ الأنتولوجيا التوحيدية ٣٩

الدكتور إبراهيم مدكور ٢٠ الطوسي ٣٤

الدكتور تقى أراني ٣١ العازار رحيم موسائي الهمداني (سلاً

الدكتور مهرداد بهار (الدكتور بمهار) العلاقة بين الوجود و الماهية في

۷. ۸ فلسفة ابن سينا ۲۹

الربوبية ٢١ العسلامة السيد مسحمد حسين

الرسالة النيجرية ٢٢ الطباطبائي (العلامة الطباطبائي،

الرواقيّون ٢١ المرحوم العلامة السيد محمد حسين

الروم ١٥، ٢٢ الطبياطبائي، المسرحسوم العلامة

الرومان ۱۵، ۱۵ الطباطبانی) ۳۰، ۳۲، ۳۲. ۳۹. ۵۰.

الزرادشتين ۲۰ ، ۲۲، ۲۲ ، ۲۹

الزرادشتيون ١٩ العلم الحضوري ٤٨

الزرادشتية ٧. ١٢. ١٣. ١٤ العهد القاجاري ٢٩

ر-الزروانية ۱۳،۱۲ الغربيون ۲۹

السريانيين ٢١ الفنوصة ٢٢

السهروردي ٣٣. ٤٩ الفارايي ٢١. ٢٤. ٢٨. ٣٣. ٤٤

السيد جمال الدين الأسد أبادي ٣٢ الفرات ١٥

السيّد محمّد باقر الصدر ٣١ الفلاسفة الفريس ٤٣.

السيد مصطفى محقق الداماد ٥٢ الفلاسفة المسلمين ٢٥، ٢٧. ٤٨

- 1.1 mm

الشفاء ٣٤ القسطنطنية ٢٠

المصرى ٢٢

القضية و العلم التصديقي ٣٩ المعتزلة ٢٣ المقدّسة في قم ٢٤ القوانين ٢٤،١١ الميترائيسم ١٦ الكاثوليكية ١٨ المؤسسة الايرانية لدراسة الشقافات الكنفوشيوس ٧ الكوشانيين ٧ ٤١ النسطورية ١٩ الله في فلسفة كانت ٢٩ النسطوريين ٢٠ المانوية ١٤، ١٦، ١٧، ١٨. ٢٠. ٢٢ المأمس ٢٠ الوعى و الشهادة ٤٠ الولايات المتحدة الأميركية ٣٥ المتافيز يقيا ٢٧. ٣٩. ٤٠ المتكلِّمين ١٩، ٢٦، ٢٧ الد سک ۱۸ الهند ۷ ، ۹ ، ۲ - ۲ المحقّق الأصفهاني ٥٦ المذهب الكاتوليكي ١٦ الهنود ۱۲ المسرحسوم سيد جسمال الديس إلياذة ٨ الأسدآبادي ٣٢ اليعقوبيين ٢٠ اليونان ٧، ٨، ٢١ المرحوم محمد على فروغي ٣٠، ٣١ المز دكية ٢٠ اليونانيون (اليونانيين) ٢٦. ٢٣. ٢٦ اليونستانتين ١٥ المسلمين ٢١، ٢٢، ٢٣. ٢٥، ٢٦. VY. AT. 73, 33, A3 اليونسكو ٣٩ اليهو د ۱۲ ، ۱۳ ، ۲۰ ، ۳۰ المسيح ١٦، ١٧، ١٨ امارتین لوثر ۱۸ المسيحيّون ١٦ المسيحيَّة ١٤، ١٥، ١٨، ١٩ إميل برنه ۳۰ المشائيين ٢٧ ایران ۷. ۸. ۲. ۱۰ . ۱۲ . ۱۲ . ۱۸ . ۱۹ .

. 7. 17. 97. -7. 17. 77. 93

| الخات | الفهارس |
|-------|---------|
|       | ٧,      |

TIV

یارایان ۲۸ إيطاليا ١٥ بحوث العبقل العبملي ٢٣. ٣٧. ٢٨. أبى جعفر المتصور ٢٠ أثير الدين الأبهري ٣٤ ٤٥ أرسطو ۱۹، ۲۰، ۲۱، ۲۲، ۲۳، ۲۲، ۲۲، بحوث العقل النظري ٢٣. ٣٦ بدر الزمان قريب ٨ 20 أروبا ۱۶، ۲۲، ۲۸، ۳۱ بريطانيا ١٤، ١٥. ٣٤ بغداد ۲۰ أشعياء ١٣ أصحاب الحكمة المتعالية ٢٧ يلخ ٧ بلغاريا ١٨ أصحاب مدرسة ابن رشد اللاتينية بلورتاک ۱۵ 44 بوذا ۱۷ أصول الفلسفة و منهج الواقعية ٣١. بولص الإيراني ١٩ 27 بيت الحكمة ٢٠ أفريقيا ١٧،١٥ أفضل الملك الكرماني ٣٠ بين النهرين ١٦.٧ تاريخ الأدب في ايران ٢٠ أفلاطون ١٩. ٢٠. ٢١. ٢٢. ٢٤. ٤٨ تاريخ الفلسفة فيالعالم الاسلامي أنوشير وان ١٩ أورشليم ١٣ أوروبا الشرقية ١٨ تاسوعات ۲۱، ۲۲ آهريمن ۱۵،۱۳ م ترکستان ۱۷ أهل السُّنة و الجماعة ٢٣، ٤٣ ترکیا ۳۰ توشيهيكو ابزوتسو ٤٩ أهورا ١٥ توماس أكويناس ٢٨. ٤٩ أهورامزدا ١٣ بابل ۱۲ تيمائوس ١٦

ذبيح الله صفا ٢٠

ذوالنون (ذي النون) ۲۲، ۲۲

راسل ۲۲، ۶۹

رسيالة التمصور و التصديق

لصدرالدين الشيرازي ٤٠

رستم ۸

رنسانس ۲۸

روما ۱۵، ۱۵

زرادشت ۱۷

سقراط ۷. ۲۱

شبه القارة الهندية ٧

شرح خواجة نصيرالديـن الطـوسي على الإشـارات و التـنبيهات لابس

سینا ۲۶

شرح ملاصدرا على «الهداية» لأتير

الدين الأبهري ٣٤

شرح منظومة الحكميم السميزوارى

شمال أفريقيا ١٧

٣٤

ت رود. شموئیل ۱۲

سمونین شیخ الإشراق ۲۷

صاحب بدائع الحكم ٣١

صدر الديس الشيرازي (صدر

جالينوس ۲۰ ۱ ت ت م

جامعة تورنتو ٣٥

جامعة تورنتو الكندية ٣٥. ٤٢. ٤٨

جامعة طهران ۳۵. ۳۷. ۲۹

جامعة نيويورك ٤٨

جان جاک روسو ۲۲، ۲۶

جندی سابور ۲۰

جنوب فرنسا١٨

حبمز ٤٩

حافظ الشيرازي ١٥

حرأن ۲۰

حميد عنايت ٩

حنّا الفاخورى (الفاخوري) ١٠،١٠

خلفيّة £٤

خليل الجرّ (الجرّ) ۲۰، ۲۰ خواجة نصير الدين طوسي ۲٤

دانس اسکان ٤٩

دانيال ۱٤

دراسة حول الإمكان ٤٠

ديبور ۲۱

دیکارت (رینه دیکارت) ۲۸. ۲۹.

17. 17. 77. 84

ديونو سيوس ۲۲

111

كتاب الحكمة و الحكومة 23. 23. 49 لا ي الشفاء لابن سينا 24 كتاب «العلم الكلي» 77 كتاب «العلم الكلي أو فلسفة ما بعد

الطبيعة» ٢٥

كتاب «المدينة الفاضلة» ££ كتاب «النطق» ٣٠

. كتاب «بحوث العقل العملي» ٢٨.

فتاب «بحوث العنفل العنملي» ١٠٨. 63

كتاب «بحوث العقل النظري» ٣٦

كتاب دياكرت ٣٠ كتاب «كلام حول التوجيه الصحيح

للعقل» ۲۹

کتایون مزداپور ۷

كلية الشريعة في جامعة طهران ٣٩

کنت دوغوبینو ۳۰ کندا ۳۵

کوروش ۱٤،۱۳،۱۲ کوروش ۱٤،۱۳،۱۲

كهنة اليهود ٣٠

لائوتسوى ٧ ما بين النهرين ٧

مارکس ٤٨

المتألهين الشيرازي) ٤٠. ٢٩

صدر المتألهين ٢٩. ٤٠

صربیا ۱۸ طهران ۲۰، ۳۵، ۳۷، ۳۹، ۵۱

عبد المحمد آيتي ۲۰

عقل در تاريخ (العقل في التاريخ) ٩

عیسی ۱٦،۱٥

غوردیانوس ۲۲ فارس ۱۳

فرنسا ۱۸،۱۷،۸۵

فرنسیس بیکن ۲۹

فلسفتنا ٣١

فلوطين ۱۹. ۲۲. ۲۲. ۲۶

قسضية بساسم المنوجبة المتعدولة المحمول ٤٠

قم (مدینة قم) ۳۲، ۳۲

کارل یاسبرس ۷

کانت ۷. ۸. ۲۱. ۱۶. ۱۵. ۷۱. ۱۸. ۱۸. ۲. ۲۱. ۲۲. ۱۲. ۲۲. ۲۲. ۲۹. ۲۳. ۲۳.

77, 57, 67, 13, 73, 63, 16

كتاب «الاتفاق الاجتماعي» ٤٦

كتاب الأسفار ٣٩

كتاب «الجمهورية» £2

مانی ۱۸،۱۷،۱۶

ما هي الموجبة السالة المحمول؟

. مجلّة «الأفكار الجديدة في العلوم

عجمه 200 الجديدة عي السنوم الإنسانية» 29

مجلة المقالات و الدراسات ٣٩

مجلة كلية الآداب ٣٩

مسيرة الحكمة في أروبا ٣١

مصر ۱۷، ۲۲

مقالة «الوجود و الماهية في فــلسفة

ابن سینا» ۳۹ م

ملاًصدرا۲۳، ۳۵، ۵۵، ۶۹ من الأسطورة إلى التناريخ و من

التاريخ إلى الأسطورة ٧

منتدی الحکمة و الفلسفة ٤٠

موسى بن ميمون القرطبي ٢٨

ميترا ١٦،١٤

ميتراثيسم ١٤، ١٦، ٢٢

ميرزا مهدي الآشتياني ٢٣

میشیغان ۲۳

مسؤسسة الدراسسات و البسحوث

الثقافية ٢٣

نصيبين ١٩

نهرالراین ۱۵

نيكلسون ٢٢

ودا ۱٤

رِ ویتفنشتاین ٤٩

۔ ھانری کرب<u>ن</u> 19

رك ربن هرم الوجود ۲۳، ٤١

مرم الوجود ۱۱۱۰ ت همشهری ۷، ۸

هومیروس ۸

هيغل ٨. ٩. ١٠ .١١ .١٢ .١٣ .١٤ .

۳۲ هیوم ۲۸

يهودا ١٣

يهوه ۱۶

## فهرس الالفاظ و المصطلحات الفلسفية الواردة في التعليقات

| اتحاد الاثنين ١٣٤                    | الابنداء ١٥٤                          |
|--------------------------------------|---------------------------------------|
| اجتماع الضدِّين ١٣٦، ١٢٧. ١٤١        | الاتـحاد ۱۲۲، ۱۲۳، ۱۱۵، ۱۷۸،          |
| اجتماع النقيضين ١٢٣. ١٣٦، ١٣٧،       | 111.177                               |
| ۸71, ۱31, ۲۸1, ۱۶۱                   | الاتحاد في الوضع و الموضع ١٧٧         |
| اجتماع النقيضين و ارتفاعهما ١٢٣      | الاتفاق ۲۰۷، ۲۰۷                      |
| اجزاء مقداريَّة ١٤٩                  | الاثبات ۱۲۳. ۲۰۷. ۲۰۷                 |
| احكام الوجود ١٢١                     | الاجزاء التحليليّة ١٤٩                |
| ارتفاع النقيضيين ١٨٢، ١٨٢            | الاجـزاء التـحليليّة و العـقليّة ١٤٨. |
| اصالة المهيّة ١٢٦                    | 101                                   |
| اصالة الوجــود ۱۲۱، ۱٤٤، ۱۵۰.        | الاجزاء الخارجية ١٤٧، ١٤٨، ١٤٩        |
| 177                                  | الاجزاء الخارجية الماهويّة ١٤٨        |
| اضافة اشراقيّة (الاضافة الاشراقسيّة) | الاجزاء الخارجيّة المقداريّة ١٤٧      |
| 171. AY1. 1Y1. •A1                   | الاجسام الماديَّة ٥٦١                 |
| اضافة سقوليَّة (الاضافة السفوليَّة)  | الاجناس البعيدة ٢٠٤                   |
| .77, 377, 787                        | الاجناس العالية ٢٠٤                   |
| إعبادة المبعدوم ١٥٤. ١٥٥. ١٥٦.       | الاجناس القريبة ٢٠٤                   |
| 104                                  | الاحاطة ١٣٢                           |
| اقسام الوجود ١٧٦.١٧٥                 | الاحاطة القيّوميّة ١٧٨                |

7.0.7.2.197

الاعيان ١٩٦،١٩٠

الافاضة ١٦٨

الافتقار ٢٠٤. ٢٠٥، ٢٠٦. ٢٠٨

الافراد الذاتية ١٨٩

الاقتضاء ١٦٥، ١٧٥، ١٨٨

الاستناع ۱۲۸، ۱۲۹، ۱۸۱، ۱۸۸،

0 P.C. K - Y. P - Y

الامتناع الذائي ١٩٧

الامتياز ١٢١، ١٢٥

الامر العدمي ١٩٣ الامكان ۱۲۳، ۱۷۸، ۱۷۸، ۱۸۸،

1A1, 1A1, TA1, VA1, AA1,

. 11. 111. 111. 711. 311.

FP1, YP1, AP1, 1.17, Y-7,

7.7.3.7.0.7.5.7.4.7

الامكان الخاص ١٨١، ١٨٩، ٢٠١،

7 - 7, 7 - 7, 5 - 7

الامكان الذاتي ١٥١. ١٧٨، ١٨١.

**TAL, VAL, AAL, VPL, A-Y** الامكان الذاتي الخاص ١٨١

الامكان العام ١٢٧، ١٤١، ١٨١،

Y . Y

الاحكام الايجابية ١٤٢ الآخرية ١٣٥

الأذهان ۱۳۷، ۱۳۰، ۱۹۰

الإسناد الحقيقي ١٢٨

الاشارة العقلية ١٧٦

الاشتراك ۱۲۱، ۱۲۵، ۱۲۷، ۱۲۳، 150.155

الاشتراك اللفظى الاصطلاحي ١٢٧

الأشدتة ١٢٥

الاشراق ۱۱۸، ۱۲۰، ۱۲۸

الانساء الممكنة ١٩١ الاضافات ١٣٨، ١٧٣. ١٧٥، ١٧٦.

**XY1.381.4.Y** 

الاضعفئة ١٣٥

الإضافات المتساوية الاطراف ٢٠٨

الاطلاق ۲۵۱، ۱۷۸، ۲۸۱، ۱۹۸۰

۲.,

الاطلاقية ١٨٧، ١٨٧

الاعتبار ۱۱۱، ۱۵۱، ۱۸۹، ۲۰۳ الاعتباريات النفس الامرية ١٧٦

الأعدام ١٥٢، ١٥٢، ١٩١، ١٩٢

الاعدام الاضافيّة ١٥٣

الاعبراض ١٢٨، ١٧٥، ١٩٣. ١٩٣٠

| الفهارس الخاصّه |
|-----------------|
|-----------------|

التے کیب ۱۳۲، ۱۶۸، ۱۶۹، ۲۷۱،

\*\*

الامكان الفقرى ١٨٥ الاسحاد ۱۲۸, ۱۲۹، ۱۷۰، ۱۷۱، 177 الامكان بالغير ١٩٦ الايساغوجي ١٢٨، ١٢٨. ١٣٤. الامكان بمعنى الفقر ١٧٨، ١٨٠، TALL VALL - PL. YPL APL YP1, 3 - 7, 6 - 7 التتات الحملية ١٣٧ 7 · X . Y · 7 المخت ۲۰۷ الامور التدريجيّة ١٨٢ البديل للوجود ١٥٩ الامور الجسمانية ١٤٦ البديهيّات ٢٠٧ الانتساب ۱۹۷،۱۷۲ الراهين اللمية ١٣٥ الانحصار ١٧٤. ١٧٥ البرهان ۱۸۰،۱۲۷،۱۲۹ ۱۸۰،۱۸۰ الانضمامي ١٧٦ البرهان الصَدِّيقين ١٨٠ الانفصال الحقيقي ١٦٨. ١٨٨ الانقلاب ١٤٨،١٤٤ البرهان اللتي ١١٨، ١٧٩ الساط ١٧٧ الانقلاب الصحيح ١٤٤ الطون ١٣٥، ١٣٦ الانوار ١٣٦ التأثر ١٦٥ الانوار الإسفهبدية ١٣٦ التأثير ٢٠٤،١٧٥ الانواع المجرّدة ١٧٤ التأخ ١٥١.١٣٢ الأثر ١١٨ التبعثة ١٦٥، ٢٠٤، ٢٠٥ الانيّة (انيّته) ١٢٩، ١٢٩ التحليل اللفظي ١٦٩ الازلتات ۲۰۷ التردُد الثبوتي ١٣٣ الاؤلى الذاتهي ١٣١، ١٦٢، ١٧٢، الترديد الاثباتي ١٣٢ 141, 771, 041 الترديد الذهني ١٥٠، ١٥٠ الازلية ١٢٨. ١٣٥. ٢٦١. ١٣٧.

Y-V.147

التقرّر الماهوي ١٧٠. ١٧١ YY1, Y . Y التقرر الوجودي ١٧٠ التركيبات الانضمامية ١٧٧ التكثر ١٧٢،١٧٨ التركب الاتّحادي ١٧٦ التكثر الكتي ١٤٩ التسلسل ۱۹۲،۱۲۷ التمثيل ١٣٤، ١٤٧، ١٤٧، ١٥٧ التشييبه ١٩٤، ١٥٧، ١٩٠، ١٩٤، التناقض ١٥٧. ١٥٩، ١٦٠، ١٦١. 7.4 التشخص العقيقي 111.111 التشكيك ١٢١. ١٢٤، ١٣٣، ١٣٤. التواطي ١٣٣. ١٣٩. ١٤٤ التسموت ١٦٤، ١٦٤، ١٨٠، ١٨١، 101.10-1188.150 AAL 6 - Y. V - Y. P - Y التشكيك الخاص ١٢١، ١٣٢، 101.188.100.178.177 الثبوت الاضافي ١٥٢،١٥٢ التشكيك العاتى ١٤٤. ١٢٢ الجاعل ١٦٨. ١٧٠، ١٧٢ التشكيك في الماهية ١٧١ الجاعلية ١٧٢ الجسمل ۱۲۸، ۱۲۹، ۱۷۰، ۱۷۷، التصديقات ٢٠٧ التصور بأت ۲۰۷ 177 التملُّة ٢٥٦. ١٧٨ الجنس ١٤٨، ٢٠٤، ٢٠٤ التعلّق الاشراقيّ ١٥١ الجنس القريب ٢٠٤ التحليلية ١٢٢. ١٢٥، ١٢٦. ١٥٢. الحنسنة ١٣١ الجواهم ۱۲۸، ۱۷۵، ۱۹۷، ۲۰۶ 741.741.441.241 التفرُّ عيَّة ٢٠٥. ٢٠٥ 1.0

> التقتر ۱۷۱، ۱۷۱ الجوهر ۱۷۷، ۱۲۸، ۲۰۰ التقتر ۱۲۱، ۱۷۱ الجوهری ۱۲۷ التقتر الذاتی ۱۷۰ الجهات ۱۹۲، ۱۹۲، ۱۹۷

| الفهارس الخاصّه ۲۲۵               |                                |
|-----------------------------------|--------------------------------|
| الحكم الايجابي ١٤٢، ١٤٣           | الحــــال ۱۲۲، ۱۲۸، ۱۳۰، ۱۲۵،  |
| الحكسمة ١١٨، ١٢٢، ١٢٩، ١٣٤.       | 141, 741, 781, 181, 3+1, 8+1   |
| 571, 031, TVI                     | العجاب الاكبر ١٣٠              |
| الحكمة التشكيكية ١٣٤              | الحدّ ١٢٦.١١٩                  |
| الحكمة الخاصة ١٣٤                 | الحندوث ١٥٤، ١٥٦، ١٥٥، ١٨٢.    |
| الحكمة المتعالية ١٨٠. ١٨٠         | 4.5                            |
| الحسمل ۱۲۱، ۱۲۲، ۱۲۵، ۱۳۵،        | الحدوث الزماني ١٨٢             |
| 731. 701. 701. PO1. ·F1.          | الحدود ۱۹۳،۱٤٦،۱۲۰             |
| 777, 7Y1, 3Y1, VV1, PA1.          | الحدود الحقيقية للوجودات ١٩٣   |
| 781, 681, 6-7, 5-7                | الحركات المرضية و الجوهرية ١٨٢ |
| الحـــمل الأوّلي ١٣١، ١٤٥، ١٦٠.   | الحركة ١٥٠. ١٧٦                |
| 757, 777, 377, 687, 787, 687      | الحضور ۱۱۸، ۱۲۰، ۱۳۰، ۱۶۱      |
| الحمل الاوّلى الذاتـى ١٣١، ١٦٢.   | الحضور الإشرافي ١٢٠            |
| 141,781,081                       | الحضور العيني ١٢٠              |
| الحمل الذاتى ١٢٢.                 | الحقائق الضميفة ١٧٦            |
| الحــمل الشــايع ١٢٥. ١٤٥، ١٥٢،   | الحقائق العينية الخارجية ١٥٦   |
| 701. 901. • 71. 981. 791          | الحق الاوّل ١٢٩                |
| الحمل الشبايع الذَّاتيي ١٤٥، ١٥٢، | الحق تعالى ١٢٥                 |
| 701, 111                          | الحقيقة البسيطة ١٤٩            |
| الحمل الشايع الصناعي ١٥٣، ١٦٠،    | الحقيقة البسيطة العينيّة ١٣٥   |
| 111                               | الحقيقة الربطيّة ١٧٦           |
| الحمل الشايع الصناعي البتّي ١٦٠   | الحقيقة الشخصيَّة ١٢٦          |
| الحمل الشايع الصناعي العرضي       | الحقيقة العينيَّة ١٧٢          |

731. 331. 031. A01. TFI.

356.056.086

الخيسك ١٥٧، ١٥٨، ١٦٠، ١٩٢،

117

الخلف و التناقض ١٥٨. ١٩٢

الدايغرامية ٢٠٧

الدور ۱۲۷، ۱۲۸، ۱۸۸، ۱۹۸۸

الذات ۱۲۶، ۱۲۷، ۱۲۸، ۱۳۱،

101. NO1. 311. OI1. 111.

VY1, -A1, 6A1, TA1, VA1,

YP1. AP1. - - 7. 3 - 7. 0 - 7. 1 - Y

الذاتــــي ۱۲۲، ۱۲۵، ۱۲۵، ۱۲۷،

171. 171. 031. 101. 701.

701. 751 . 351. - 71. 171. 7Y/. 3Y/. AY/. /A/, 7A/.

7A/. FA/. VA/. AA/. PA/.

791, 491, 3.7, 6.7, 4.7

الذاتيات ١٦٨. ١٦٤. ١٦٥. ١٦٧

الذوات الممكنة ٢٠٣

الذهبين ١٢٥، ١٣٣، ١٣٦، ١٣٩،

.31. 131. 731. 731. 031.

731. . 01 . 101. 701. AD1.

144.105

الحمل الشايع العرضي ١٥٢

الحمل الشايع اللابتّي ١٦٠

الحمل الشايع بالعرض ١٢٥

الحمل في الذهن ١٢٥

الحملتات ۲۰۸، ۲۰۸

الحمليّات الحقيقيّة ١٩١

الحينيّات ١٢١، ١٢٢

الحيثيات التقييدية ١٨٣ الحيثية ٢٠٦

الحشة الأطلاقية ١٨٤. ١٨٧

الحيثيَّة التعليليَّة ١١٦. ١٢٢. ١٥٢.

144.144

الحيثية التقييدية ١٢٢، ١٢٦، ١٥٢،

741. 341. 641. FAI. VAI.

AAL PAL

الحيثية الفاعلية ٢٠٦

الخسارج ١٢٥، ١٢٢، ١٢٦، ١٣٧،

ATL PTL - 31, 131, 731,

731. 331. 031. 731. -71. ///. 17/. 17/. 37/. /V/.

YA1. - P1. 7P1. 3P1. 6P1

الخارجيي ١١٨، ١٢٤، ١٣٨، ١٤٠.

السلب الكلى ١٣٧ السنخبة ١٢٢

السوال ١٧٦

النسايع الذاتي ١٢٥. ١٤٥. ١٥٢.

701. PAI

الشايع بالعرض ١٢٥

الشبح ١٤٢، ١٤٥، ١٤٦

الشخصية ١٢٦، ١٣١، ١٥٤. ١٥٥.

الشدة والضعف ١٥١، ١٥١

الشرطيّات ١٣٧، ١٦٠، ٢٠٨

الشهود ۱۲۰

107

الصائع - ١٤

الصدوري ١٤٦

الصور الجسميَّة ١٥٦ الصور الذهنيّة ١٤٦

الصنبورة ١١٨، ١٣٠، ١٤٥، ١٤٦،

175.171.107.107.154.15A

الصورة الجسميّة ١٥٦

الصورة الخارجيّة ١٦٣،١٤٩

الصورة الذهنيَّة ١٦٣،١٤٦، ١٦٣

الصورة العلمية ١٣٠، ١٣٠ الصورة النفس الأمركة ١٦٣

· F. I. I. 171. 771. 371. FV1. AV1. PV1. 381. 7-7.

Y - X . Y - V

الذهـــني ۱۱۸، ۱۲۵، ۱۳۳، ۱۳۵، ۱۳۵،

771. YY1. XY1. -31. Y31.

731. 331, 631, 731. .61.

1201. 401. 751. 351. 051

الرابطة الاتفاقية ١٢٣

الريسيط ١٢٢، ١٤٧، ٢٧١، ١٧٨،

PV1. - A1. VA1. 0 P1. 7-7

الربط الوجودي ١٨٧،١٨٠ ١٨٧

الربط الوجودي الاشراقي ١٨٠

الروابط ۱۷۵، ۱۹۰

الروابط المقوليّة ١٧٩ الزمان ١٥٤، ١٥٥، ١٨٢

الزيادة ١٢٢، ١٢٤، ١٥١

الزيادة المقدارية ١٢٤

السبب ۲۰۹،۲۰۸

السكونات المتتالية ١٥٠

السلب التحصيلي ٢٠٢، ٢٠٢

السلب التركيبي ١٩١ السلب الذاتي، ١٧٤، ١٧٢

السلب الشايع ١٢٥. ١٢٥

الخسسر ورات الذانسية ۱۲۸، ۱۵۹، ۱۲۱، ۱۲۲، ۱۲۷، ۱۸۵ الضر ورات الوصفية ۱۲۷

الضرورة ۱۹۷، ۱۹۲، ۱۹۷، ۱۹۸۰. ۱۸۰، ۱۸۱، ۱۸۱، ۱۸۵، ۱۸۹، ۱۹۹۰ ۱۹۸، ۲۰۰

الضرورة الأزليّة ١٨٥. ١٨٦. ١٨٧. ١٨٨. ١٩٠. ١٨٩. ٢٠٩

الضرورة الذاتئية ١٦٥. ١٧٠. ١٧١. ١٨٥. ١٨٦

الضرورة المطلقة ١٦٥. ١٨٦. ١٩٨

الضرورة الوصفيّة ١٣٨ الضـر ورة بشـر ط المنحمول ١٥٧،

الضـــــروريّات ۱۲۱، ۱۲۱. ۱۱۵. ۱۲۷، ۱۸۲

الضــروريات الذاتــيّة ١٦١، ١٦٥.

الضمائم الخارجية ١٤٠

الطبيعة ٢٥٦

174

177

الظهور ۱۳۵، ۱۳۲

العارض ۱۳۰، ۱۹۰۰ العارف ۱۳۰

العارض ۱۲۷، ۱۲۹، ۱۹۳، ۱۹۳، ۱۹۳

701. 701. 001. A01. PO1. TEL IAL YAL TAL AAL 191. 191. 791. 691. 791. 1 - 7, 7 - 7, 0 - 7, 5 - 7 العدم البديل ١٨٠، ١٢١، ١٨٢ العدم الرابط ١٩٥ المدم الرابطي ١٩٥ المدم السابق الانفكاكي ١٨٢ العدم القسمي ١٤٧ المدم المجامع ١٨٨ العدم المضاف ١٥٣،١٥٢ م العيدم المطلق ١٤٧، ١٥٢، ١٥٣، 194.104 العدم المقابل الانفكاكي ١٨٢

العسيندم ١٢٠، ١٢١، ١٤٧، ١٤٨.

العدم العقسمى ١٤٧ العدميّات الاضافية ١٥٤ العسسرض ١٢٥. ١٢٨. ١٨٨. ١٤٠. ١٤٢. ١٤٤. ١٤٤.

العسرضى ١٢٧، ١٢٨، ١٤٤، ١٩٤. ١٨٨، ١٨٩، ١٢٧، ٢٠٥، ٢٠٥

العروض ۱۶۳، ۱۹۷، ۲۰۵

العقل ۱۲۸، ۱۵۱، ۲۰۲

الفصل و الوصل ١٤٤ الفصول ٢٠٤ الفعليّة ١٥٦ الفقر الذاتي ١٧٨ الفقر المحض ١٨٠ الفقر بالعرض ١٨٠ الفناء ١٢٠ الفيض ١٣٢ القاعدة الفرعئة ١٣٦ القضايا السبطة ١٩٣، ٢٠٦ القضايا الحقيقية ١٣٧، ١٣٨، ١٤١. 131, 101, .77, 171, 771 القضايا الحينيّة ١٦٧،١٦٤ القضايا الخارجية ١٦٣ القضايا الذاتيَّة ١٦٣. ١٦٤. ١٦٥ القضايا الذهنئة ١٦٢ القضايا الشرطيّات ١٦٠ القضايا الضروريّات ١٦١ القضايا اللاستئة ١٣٧. ١٥١، ١٥٩، Y.A.190

القضايا المركبّة ١٩٥، ١٩٥

القضايا الموجية ١٤٦، ١٤١، ١٤٢.

القضايا الممتنعة ١٩٥

العلم ۱۱۸، ۱۲۰، ۱۳۰، ۱۵۰، ۲۵۱، ۲۵۲، Y+0.171.1EV العلم الحصولي الارتسامي ١١٨ العلم الحضوري ١٣٠ ١٢٠، ١٣٠ العلم الحضوري الاشراقي ١١٨ العلم الحضوري الفنائي ١٣٠ الملَّة - ١٢، ١٢١، ١٢٢، ٢٢١. ٢٩١ العسانة ١٦١، ١٦٩، ١٦٢، ١٦٥، 141.141.781.081.3-7.6-7 العبوارض ۱۲۸، ۱۳۹، ۱۹۸، ۲۰۲. 1.4 العوارض الذاتية ١٩٨ العوارض اللازمة ١٢٨ الموارض المفارقة ١٢٨. ٢٠٣ المسين - ١٢، ١٢٥، ١٢٨، ١٣٢٠ 731. 731. PF1. · VI. AVI. YVA.190.19E.19+.1V4 الغرد ١٣٥. ١٧٤ الفرد المنحصر ١٧٤ الفرد بالذات ١٨٤. ١٨٤ القيصل ١٢٥. ١٢٠ ، ١٤٤ ، ١٤٨ 111. 111. 411. 111 الفصل المقشم ١٤٨

101

القضايا فباساتها معها ١٦٨

القصفة ١٢٥، ١٣٥، ١٤٣. ١٥٩.

.77. 771. 371. 371. 671.

YF/, FY/, YY/, 3A/, 6A/,

TAL. 181, 781, 681, 581,

1.7.7.7.7.7.7.7.7.7.7

القضيّة السبطة ١٩١،١٧٥

القضيّة السالبة ٢٠٣

القضية السالبة المحصلة ٢٠٣

القضية الضروريّة الذاتيّة ١٨٤

القضية المركتة ١٧٦

القضئة الممكنة العامة ٢٠١ القضئة المنفصلة المانعة الخلة ١٩٦

القضيّة الموجبة السالبة المحمول

(قصية موجبة سبالية المحمول)

T.T.T.T

القول بالأصلين ١٧٠، ١٧١ القيام الحلولي ١٤٦

القيام بموضوعين ١٤٢

الكثرات المفهومية ١٥٠

الكئرة ١٢١، ١٢٥، ١٤٩، ١٥٠.

Vo /. No /. 3V/. 6V/

الكثرة العددية - ١٥٨.١٥٠

الكثرة الماهوية ١٣٥

الكثرة الوجودية ١٣٥

الكلِّي ٢٦١، ١٣٧، ١٧٤ ١٧٨

الكلِّي الطبيعي ١٧٤. ١٧٤

الكــــلَّتة ١٢٥، ١٣٧، ١٣٨، ١٣٩،

الكلَّة المنطقيّة ١٣٩

الكمال ١٥٦.١٣٢ ١٥٦

الكمال و النقص ١٥٠ ، ١٥١ ، ١٧١

اللاستئات ۱۲۷، ۱۲۸، ۱٤۱، ۱۲۱،

Y . A

Y . A

111

اللابتيّات الشرطيّة ١٢٧

اللابستيّة ١٢٧، ١٥١، ١٥١، ١٩٥،

اللاضرروة في الثبوت ١٨١

اللّاضر ورة ١٨١

اللَّاضِ ورة في النَّفي ١٨١ اللَّاقتضائية الذاتية ٢٠٥

اللَّزوم ١٦٥. ٢٠٣. ٢٠٥

اللسنة الذاتية ١٨٨

المادّة ١٤٩، ٥٦، ١٨٦

الماهيّات (المهيّات) ١١٣، ١٢١.

الماهيَّة النوعيَّة ١٥٤. ١٧٢ المبادي ٢٠٥

المتلازمين في الوجو د ١٢٢، ١٢٣ المتوسطة ٢٠٤

المسجاز ۱۲۷، ۱۲۸، ۱۳۲، ۱۴۰،

1.7.194.19.

المحاري ١٢٧

المجرّد ١٤٦

المحرّ دات ١٤٦

المجرَّدة ١٧٤. ١٧٤

المجعولات ١٧٤

المجعول بالذات ١٦٨. ١٦٩

المحمد لنة ١٧٠، ١٧٢، ١٧٢ المسحال ١٣٧، ١٤١، ١٥٩، ١٦٠،

751.081.8.7

المحالات الاؤلئة ١٣٦ المحلّ ١٢٨

المحمول ١١٦، ١٣٧، ١٣٨، ١٥٢، YOL. POL. - FL, AFL, FYL.

VVI, FAI, 181, 781, 381, 1.7.197.190

المحمولات بالضممة ١٢٨

الدكّيات ١٩٣،١٧٧

A11, .71, Y71, P71, .31,

331. 731. .01. 701. 771.

140 141 197 149 144

الماهتات الخارجية ١٤٥ الماهتات الكلَّة ١٧٤

الماهيّات الممكنات ١٩٨

الماهيّات الموجودة ١٨٩ الماهية الاعتبارية ١٧٣

الماهنة الكلنة ١٧٤

الماهيّة المخلوطة ١٢٤

الماهيَّة المعروضة للوجود ١٥٧،

101

الماهيّة الموجودة ١٣٤

الماهيّة الموجودة في الخارج ١٤٥ الماهيَّة الموجودة في الذهن ١٤٥

الماهيّة (السهيّة) ١٢١، ١٢٤، ١٢٥،

771. AY1. AY1, 031. F31.

.176 .177 106 .169 .168 771, ·V1, 7V1, 7V1. 3V1.

٥٧١, ٨٧١, ٧٨١ , ٢٠٢, ٣٠٢,

3.7. FYL. 031. F31. A31.

AFA . PFA . - VA . 3VA . 6AA

| ٧٣١ التعليقات على: طقا الحكيم |
|-------------------------------|
| لمسركّبة ١٤٧، ١٧٥. ١٧٦، ٩١    |
| 110                           |
| لمسائل ۱۳۰، ۱۹۲، ۱۹۹، ۲۰۵     |
| لمشسروطات العامّة ١٣٨. ٤٣     |
| 170                           |
| لمشروطة العامّة والوقتيّة ١٦٥ |
| لمضافات ۱٤٠                   |
| لمعاد ١٥٥، ١٥٥                |
| لمعاد الجسمانى ١٥٦            |
| لمعاد الخيالي ١٥٧             |
| لمعاد الروحاني ١٥٦            |
| لمسعدوم ۱۲۳، ۱۳۳، ۱۳۸، ٤١     |
| 131. 101. 301. 001. 50        |
| 101. 101. 171                 |
| لمعدومات ۱۵۱                  |
| لمعدوم المطلق ۱۳۸، ۱۵۹، ۱۹۰   |
| لمعروض ۱۲۷، ۱۲۹، ۱۹۸، ۱۹۳     |
| لمعروف ۱۲۱، ۱۳۰، ۱۳۲. ۱۳۵     |

المعقولات الاؤلية ١٩٢، ١٩٢

198.197

المعقول الثاني ١٣٧

المعقولات الثانية ١٢٨، ١٣٩، ١٦٣،

المنعلول ١٦٨. ١٢٠، ١٢١، ١٢٢،

**461. AF1. PF1. 1P1. F-7** المفهوم الذهنى ١٤٢ ١.

المفهوم الكلِّي ١٧٨، ١٧٨

المقاهيم ١٢٤، ١٣٣. ١٤٣، ١٦٠، 177. 477 المفاهيم العدميّة ١٥٣ المفاهيم العرضيّة ١٥٠ المفاهيم المقوليّة ١٧٩ المفروض بالعَرَض ١٦٠ المسفهوم ١٣٦، ١٤١، ١٤٢، ١٥٠،

> المقابلة ١٩١،١٨٦ المقدِّس ١٣٢ المقولات ١٢٠، ١٧٣

571, 871, V·Y

T.E. 1AT المعلوم الخارجي ١١٨ المعنى العدولي ٢٠٢ المغالطات اللفظئة ١٢٧ المغايرة ١٢١ المغايرة بالتشكيك ١٢١ المغايرة بين الماهيات ١٢١

المعلوليّة ١٢١. ١٢٩. ١٧١. ١٧٢.

المقوم ١٤٨

المهيّات الموجودة الممكنة ١٨٤ المسهكة ٢٦، ١٤٥، ١٤٨، ١٨٨،

17. .179

المهتة المتحنثة ١٧٠

النشب ١٢٨، ١٧٢، ١٧٨، ١٧٨،

AV/. + P/L 3 P/

النسبة الاتحادية ١٧٧

النسبة الاعتبارية ١٧٣

النسبة الحكمتة ١٩٤، ١٩٤

النسبة الحكمية الاتحادية ١٧٧ النسبة الربطيّة ١٧٦. ١٧٧. ١٩٥

النسبة الربطيّة التركبية ٧٧٧

النسبة السلبية ١٧٦

النسبة المقوليّة ١٧٣ النسفس ١٢٠ ،١٤١ ،١٤١ ،١٥٦ ،١٥٦ ،

1A - .1V4 .1V1 .13F

النفس التاطقة ١٥٦

النقص ١٧١.١٥٠ ١٥١.١٥١

النقيض ١٩١، ١٤١، ١٢٣، ١٤١

النقيض الحقيقي ١٢٢ النقيضين ١٩١. ١٩٤

النور ۱۳۳، ۱۳۴، ۱۳۵، ۱۵۰، ۱۵۱

الواجب ١٢٥. ١٢٦، ١٢٩. ١٧٥.

الممكن ١٩٤، ١٨٤، ١٩٢، ١٩٣

الملازمة المنطقية ١٢٢

الممكنات ١٩٣.١٩١، ١٩٨. ١٩٣

الممكنة الخاصة ١٩٣

المواذ الثلاث ١٨٠، ١٨٨، ١٩٦

الموجبات ١٤٢، ١٤٣، ١٧٦. الموجبة الجزئية ١٣٧

الموجود ١٢٣. ١٢٤. ١٢٦. ١٣٥،

031, YOI, VII, AII, TAI,

341.041.781

الموجودات الامكانية ١٧٨، ١٨٣ الموجودات الذهنية ١٤١

الموجودية ١٧٠، ١٧١، ١٨٣. ١٨٤.

0A/. VA/. P · Y

الموضوع ١٢١، ١٢٧، ١٢٨، ١٣٦. YT. XT. 131, 731, 731,

101. 171. 171. 651. 751. YEL. YYL. 6AL. 3PL. 6PL.

4 - 7, 7 - 7

الموضوعات الحقيقية الذاتية ١٤٣ الموضوعات الذهنيّة ١٤٢

الموضوع الخارجي ١٤٢

الموضوع الذهني ٢٤.

الواجب بالذات ١٨٢

الواحـــد ۱۳۲، ۱۳۳، ۱۳۱، ۱۳۲، ۱۳۵، ۱۶۲، ۱۶۳، ۱۵۰، ۱۵۰، ۱۵۲،

.101 .101 .121 .121 .110

104.104

الواحد المشترك ١٢٣ الواحدية ١٣١. ١٥٠

الوجنوب ۱۸۱، ۱۸۵، ۱۸۸، ۱۸۸، ۱۸۸، ۱۸۸،

الوجوب الذاتي ١٨٣. ١٨٧. ١٨٨.

7-A.19Y.1A9

الوجوب المطلق ۱۹۰ الوجـــود ۱۱۸، ۱۱۹، ۱۲۰، ۱۲۱،

771. 771. 371. 671. 571.

771, X71, P71, -71, 171,

771, 771, 371, 671, 771, 771, 871, 871, -31, 731,

716 336 036 736 736

A31. P31 -01. YO1. TOT.

301. 001. VO1. No1. Po1.

ידו. ודו, אדו, זדו, סדו.

TEL. VEL. AEL. PEL. -VL.

.171. 771. 371. 671.

791. VVI. XVI . 191. - XI.

181, 781, 381, 681, 781,

YAL AAL, PAL -PL 1PL, 7PL 3PL 0PL TPL YPL

the tier has the

F · Y. Y · Y. A · Y. F · Y

الوجــودات الامكــانيّـة ١٥٢. ١٧٨. ١٧٩. ١٨٠. ١٨٣. ١٨٤. ١٨٥.

۷۸۲. ۸۸۲. ۲۸۲. - ۲۲

الوجودات الامكانية الربطية ١٧٩

الوجودات الخاصّة ١٢٦، ١٥٢

الوجودات الخاصة الامكانيّة ١٢٦.

121

الوجودات الربطيّة ١٧٩ الوجودات العينيّة ١٣٦

الوجودات المحموليّة ١٩٤

الوجود التبعي ١٤٥

الوجود الحقيقي ١٥٧، ١٧٩ -

الوجود الحقيقي الحقّي ١٧٩

الوجود الحقيقي الظلّي ١٧٩ الوجود الخارجي ١١٨، ١٢٤. ١٣٨.

331, 031, 771, 371, 091

140 '111' 311' 011

الوجود الذهني (وجود ذهني) ١٢٥.

110

الوجود الواحيد ١٣٠، ١٣٢، ١٣٥، 11. 171, VYI, AYI, -31. 104.101.179 737, 337, 037, 737, 707, الوجود في الخارج ٢٠٩،١٤٦ 176.371.371 الوجود في الذهن ١٤٦ الوجود الرابط ١٧٥، ١٧٦، ١٧٧٠ الوجوديُّن ١٤٣، ١٤٥، ١٥١، ١٦٣. XY1. 181.781.381 051. 641. 381. 081.7.7 الوجود الرابطي ١٩٤.١٩٣ الوحدات العدديّة ١٥٠ الوجود الرابطي المحمولي الوحدات النوعيّة ١٣١ الوجود الشبحي ١٤٥ الوحيدة ١٢١، ١٣٠، ١٣١، ١٣٢، الوجود الشخصي ١٥٥، ١٥٧، ١٥٨ الوجود الظرفي ATL. PTL. P31. . 01. VOL. الوحود الظلّر ١٧٩ AOL. GYL الوجود العينى الخارجي ١٩٥ الوحدة التشكيكية ١٣٩ الوحدة الحقّة الحقيقيّة (وحدة حيقة الوجود العيني (وجود ٢ يني) ١٤٢، حقيقيّة، وحدة حقيقيّة) ١٣٠، ١٣١، 171. A01. . 01. . 01. 101 الوجود الغنتي ١٢٢ الوحدة الحقّة الظلّيّة ١٥٨. ١٥٨ الوجود الفرضي ١٦١٠١٦٠ الوحدة الحقيقيّة ١٣١ الوجود المحمولي (وجود محمولي) الوحدة الصرفة ١٣٨، ١٣٩ 147.147.141.177.177 الوحدة الظلَّيَّة ١٥٨ الوجود المطلق ١١٨، ١٢٠، ١٤٧، الوحدة الظلُّمة الحقيقية ١٣٢ 171, 371, 271 الوحدة العدديَّة ١٣١، ١٤٩، ١٥٨ الوجود المنبسط ١٣٢ الوحدة العينية ١٣١ الوجود النفسي ١٩٣

ال حدة الناعثة ١٥٧

125

الوجود الواجب ١٧٥

| • | ٠ | ٠. |  |
|---|---|----|--|
| 1 | • | ,  |  |

تأخر الشيء عن نفسه ١٢٩ تركّب الوجود ١٤٨،١٤٧

مرقب الوجود ١٤٢٠ تملّقي الذات ١٧٢

تقدِّم الشيء ١٢٩، ١٨٨، ١٩٦

تمام الوجود ١٢٠

جسمانية الحدوث و روحانية البقاء

جهة الاشتراك ١٢٥

101

جهة الامتياز ١٢٥

جهة الوجوب و الضرورة ١٩٦

حدُّ اسمَّی ۱۱۹

حدَّ الاقتضائية المحضة ٢٠٥ حدَّ الذات ١٦٤

حدُ المفهومية ١٦٦

حدُّكامل ١١٩

حدُّ ماهوئُ ١٢٦،١٢٥ حدُّ ناقص ١٢٦

حدُّ وجودئُّ ١٢٦

حضورٌ احاطى ١٣٢

حقيقة الاشياء ١١٩، ١٣٩

حفيقة الحكم التشكيكية ١٣٤

حقيقة النور ١٣٣

حقيقة الوجود ١٢٠، ١٣٠، ١٣١،

الوحدة غير الحقيقيّة ١٣١ الوسط ١٢٩

الوصفيّة ١٦٧، ١٣٨، ١٦٧

الوضيع ١٢٨، ١٣٨، ١٤٢، ١٥٩.

٠٢١, ١٢١, ٧٧١. ٨٠٢

الوقتيَّة ١٦٧،١٦٥

الهليّة المركّبة ١٤٧. ١٧٥. ١٧٦

الهوهويّة ١٤٥

الهويّة ١٤٣

الهيولي ١٧٦

الهيولي المشتركة ١٥٦

الهيّة ۲۰۷ أمكان الاشرف 118، 171

امكان الشيء الممكن ١٩٢

امكان الممكنات ۱۹۲٬۱۹۱ امكانئة الممكنات ۱۹۳

بساب الايسساغوجي ١٢٨، ١٩٧،

1 - 0 . Y - E

بساب البسرهان ۱۲۷، ۱۲۸، ۱۹۷،

Y-0.7.1

باب قاطيغورياس ٢٠٤

بسيط الحقيقة ١٤٠، ١٤٠

بيّن النبوت ١٢٤

صرافة حقيقة الوجود ١٣٩، ١٩٠ صرف الحقيقة ١٢٩، ١٤٠

صرف حقيقة الاشياء ١٣٩

صورة خارجيّة ١٦٣،١٤٩

ضرورة العدم ۲۰۲، ۲۰۲

ضرورة الوجبود ۱۷۰، ۱۷۱، ۱۸۱.

TAI, 1-7, W.7

ضرورة الوجود الذاتي ١٧١

طبیعة شریک الباری ۲۰۸

طبیعة واجب الوجود ۲۰۸ عالم الوجو د ۱۳۰

عدم الاقتضاء ١٧٥، ١٨٨

عقد الوضع ۱۲۷، ۱۵۹، ۱۵۹، ۱۲۰.

171

عوارض الماهيّة ١٢٨، ١٣٨، ١٧٥ عوارض الوجود ١٢٨

عوارض الهويّة ١٤٣ عوارض الهويّة ١٤٣

عينيّة الوجود ١٢٦

فاعليَّة اشراقية ٢٠٧

فردية واجب الوجود ٢٠٨. ٢٠٩

فناء البدن ١٥٦

قاطیغوریاس ۱۲۷، ۱۲۸، ۲۰۶

قضيّة لابتُيّة ١٦٠

171. 771. 171. -31. 181.

٠٥/، ٨٥/، ٢٨/، ١٢٠

حقيقة الوجود البسيطة ١٣٢

حقيقة الوجود الصرف ١٣١. ١٣٢.

14..181

حقيقة الوجود المطلق ١٢٠

حقيقة الوجود الواحدة ١٣٠. ١٣٩

حقيقة الوحدة ١٣١

حقيقةً ذاتُ تشكُّك ١٣٤

حقيقةٌ عبنية خارجية ١٥٠

حشة تعليلة ١٢٦

حشهٔ تقبیدیّة ۱۸۲، ۱۲۸، ۱۸٤

ذات الماهيَّة ١٧٢، ١٧٣

ذوات الماهيّات ١٩٨، ١٩٨ ربط السلب ١٤٧، ١٧٦

ریت انست ۱۷۲، ۱۷۲، ۲۰۳ سلب الربط ۱٤۷، ۱۷۲، ۲۰۳

سلب ضرورة العدم ۲۰۱ سلسلة الزمان و الزمانيات ۱۸۲

شدّة الوحود وضعفه ۱۲۱

شرح اللفظ ١١٩

شـریک البـاری ۱۵۹، ۱۹۰، ۱۹۱،

751. 681. 4.7. 8.7

شيئيّة الماهيّة ١٦٤

مفاهيم الماهيّات ١٦٦، ١٦٦

مفاهيم عدولية ١٥٣

مفهوم العدم ۲۵۲، ۱۵۳، ۱۵۹، ۱۲۳

• برم مفهوم العدم المطلق ۲۵۲، ۱۵۳

معهوم العدم المطلق 101 ، 101 مفهرم الموجود 121 ، 183

مفهوم الواجب ١٢٦

منفهوم الوجنود ۱۲۶، ۱۳۹. ۱۵۰.

701. 551. 781. 381. 881

منفهوم الوجنود و المنوجود ١٥٢.

۲۸۲، ۱۸۲

مفهوم الوحيدة ١٣٠، ١٣١، ١٣٩،

مقولة الاضافة ١٧٢، ١٧٣. ١٧٥

مقولة الكيف ١٤٦

مقولة الكيف النفساني ١٤١ مقولة المضاف ١٧٢

مود المصادي ۱۵۱ ملاكات التشكيك ۱۵۱

مسمتنع الوجسود ١٣٧، ١٦٠. ١٨١.

190

10.

مناطات التشكيك ١٣٤، ١٣٥ مناط الصدق ١٦٢، ١٦٤

مناط الصدق ۱۱۲،۱۱۱ موطن الصدق ۱۹۲

وعن عددی ۱۰۰۰

نتيجة البرهان ١١٩

قياس التمثيل ١٤٦

كثرات المراتب التشكيكيّة ١٥٠

كنه الوجود ١٢٠

لاواسطة في الثبوت ٢٠٧

لوازم الذات ١٦٥

. لوازم الماهية ۱۷۸، ۲۰۲، ۲۰۶

لوازم الوجود الخارجي ١٤٥

«ما» الحقيقة ١٦٤. ١٣٤

«ما» الشارحة ١٦٤، ١٣٤

«ما» اللَّفظية ١١٩

مادّة الضرورة ١٩٦ مبدأ المرهان ١١٩

مجعوليَّة الماهيَّة ١٧٠، ١٧١، ١٧٢

مجعوليّة الوجود ١٦٧. ١٦٩. ١٧٤

مراتب الشدة و الضعف ۱۳۲ مراتب الكثرات العدديّة ۱۳۱

مراتب الوجـود ۱۲۰، ۱۲۵، ۱۷۸،

141.5.7

مرتبة الذات ١٦٤

مرتبة العاهية ٦٠٣. ١٦٦. ٢٠٣

مطلق العدم ١٤٧

مطلق المغايرة ١٢١

مطّلق الوجود ۱۱۸ ،۱٤۷ ،۱۹۳

10.111

وحدة مفهوم العدم المطلق ١٥٢

واسطة الثبوت ٢٠٥

واسطة في الاثبات ٢٠٧

## فهرس الأعلام و الكتب الواردة في التعليقات

الحكيم السيزواري (المحقق ابن سينا (الشيخ، الشيخ ابوعلى السيزواري، السيزواري) ١٣٤. سينا، الشيخ الرئيس، شيخ الرئيس 131, 331, 171, 481, 7.7, ابوعلى سينا، شيخ المناطقة ابن 177,741,371,031,771 .....نا) ١٣٤، ١٤١، ١٩٨، ١٩٩، .... PIL. .TL. 07L. TAL. الشيخ السهروردي ١٣٤ الشيخ الكبير محيى الديس العربي .P.C. P.C. PYC. YTC. AP.C. 140 144.15. أرسطاطاليس ١٣٤ الفارابي ١٤١.١٣٧ أفلاطهن ١٣٤ الفيلاسفة ١٣٤، ١٥٠، ١٦٣، ١٩٢٠. الأسفار (الحكمة المتعالية في 11. 3.7 الفهلويين ١٣٤ الاسفار الاربعة) ١٣٤، ١٤١، ١٨٦. 17.19. القوشجي ١٤٦ المتكلمين ١٨٢، ١٩١، ١٩٢، ٢٠٤ الإشارات و التنبيهات ١٣٠، ١٨٦، المشائد، ١٣٢ 111 المناطقة ١٤٦، ١٦٣، ١٩٨، ٢٠١، الإشراقيين ١٣٤ 17E .... 17E 4.4

الحكماء ١٩٢، ١٩١، ١٩٢

الحكماء المغربيين ١٦٨

المنطقيين ١٦٧

النجأة ١١٩

.71. 131. TAL .PL 37L

VO1, PO1, 171, T-7, 371, 1-7

فرفوريوس ١٣٤

أفلوطين ١٣٤

منطق الاشارات ١٩٠

مهدي حاثري اليز دي ١٣٤

نصيرالدين الطوسي ١٣٤

هرم هستی ۱۳۶

بعض المحشّين المعاصرين ١٢٠

سينت طوماس الاكويني ١٣٤

شرح المنظومة (غرر الفرائد) ١٣٤. 031. YEL YEL TYL APL

179.7.7 صاحب الايساغوجي ١٣٠

صدرالديس الشيرازي (صاحب الاسفار، صدر المتألِّهين، ملاَّصدرا)